
Artículo liberado del número 3 de PARA LA VOZ: «Entre lo bello y lo justo:
marxismo y arte en Lukács y Lifschitz». 1. Introducción En 1927 un joven
Lifschitz defendió, en el Vjutemás, centro educativo e intelectual de las

vanguardias artísticas, una ponencia en la que criticaba al arte «moderno»
(abstracto) y a la «sociología […]

 ARTE  
 FILOSOFÍA  
 HISTORIA  

Después de la toma del Palacio de Invierno, V. Polyakov 16 min. 

Nolito Ferreira

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz
12/02/2026



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 2

Artículo liberado del número 3 de PARA LA VOZ: «Entre lo bello y lo justo: marxismo

y arte en Lukács y Lifschitz».

1. Introducción

En  1927  un  joven  Lifschitz  defendió,  en  el  Vjutemás,  centro  educativo  e

intelectual de las vanguardias artísticas, una ponencia en la que criticaba al

arte «moderno» (abstracto) y a la «sociología vulgar», que consideraba base

teórica de aquel. La ponencia, que llevaba por título Dialéctica en la historia del

arte,  fue  la  primera  piedra  en  el  camino  teórico  de  Lifschitz.  Pocos  años

después, en la década de 1930, al contrario de los que hoy todavía la consideran

una década muerta en el desarrollo del marxismo, en la Unión Soviética se

editaron  por  vez  primera  muchos  textos  importantes  de  Marx,  como  La

ideología alemana, los Cuadernos económico-filosóficos de 1844 o los Grundrisse, así

como los Cuadernos filosóficos de Lenin, lo que permitió a Lifschitz desarrollar

sus ideas y estudiar y sistematizar el  pensamiento marxista en torno a la

estética.

Gracias al acceso a muchos de los manuscritos de Marx y Engels en su labor

como investigador en el  Instituto Marx-Engels,  Lifschitz recopiló,  primero,

todos los fragmentos en los que ellos hablaran sobre cuestiones artísticas y en

1933 se publicó su primer libro, cuyo título en español se conoce como La

filosofía del arte en Karl Marx. Esta obra fue revisada y ampliada por el propio

autor en 1972, cuya traducción fue publicada en 2022 por Ediciones Edithor.

Durante la década del veinte, la opinión general en el campo del marxismo era

que ni Marx, ni Engels ni Lenin tenían una concepción teórica sistemática y

coherente en torno a las cuestiones estéticas, sino que sus escritos al respecto

eran meras opiniones y gustos personales. La estética marxista de la época,

por  tanto,  se  basaba  principalmente  en  los  textos  de  Plejánov,  Kautsky  y

Mehring. Las investigaciones de Lifschitz, sin embargo, demostraron que los



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 3

escritos de Marx, Engels y Lenin en torno al arte y la literatura no eran meros

gustos  personales,  sino  que  estaban  en  plena  correspondencia  con  su

cosmovisión  dialéctico-materialista.  La  estética,  demostró  Lifschitz,  es

también  una  parte  integrante  del  cuerpo  teórico  del  marxismo-leninismo.

En los años sesenta Lifschitz escribió: a pesar de que «mis descubrimientos

fueron ingenuos en algunos aspectos […], la idea fundamental era correcta […],

y todo lo que escribí con posterioridad fue el desarrollo de aquel pequeño

germen de mediados de la década de los años veinte».
1
 Este artículo pretende,

por  tanto,  exponer  de  forma  sintética  y  coherente  el  despliegue  de  ese

«germen» para comprender la evolución del pensamiento y la trayectoria de

uno de los filósofos-estetas más importantes que ha tenido hasta el día de hoy

la  historia  del  marxismo.  Esto  implica,  por  tanto,  que  realizaremos  un

recorrido de lo abstracto a lo concreto, por lo que debo alentar al lector a

seguir la lectura incluso en los fragmentos en los que pueda complicarse la

comprensión, porque a medida que avanza la exposición del artículo se van

clarificando  y  adquieren  sentido  las  cuestiones  expuestas.  Además,

precisamente por ser un artículo introductorio en el  que,  sin embargo,  se

sintetiza una gran cantidad de cuestiones diversas, es posible que algunas de

las preguntas, dudas y críticas queden sin resolver. Se trata, en fin, de un

artículo que pretende abrir la puerta hacia el amplio y complejo campo de

estudio del arte y del reflejo estético. No me cabe duda, sin embargo, que la

lectura de este artículo y del resto de este número de Para la voz permitirá

resolver muchas de las cuestiones fundamentales para aproximarse hacia una

correcta concepción marxista del arte.

2. Lo bello en el arte

El  núcleo  de  la  posición  teórica  de  Lifschitz  es  el  reconocimiento  de  la

existencia objetiva de los valores estéticos. Contra los que dicen que «la belleza



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 4

es un mito, una invención de la vieja estética, una ilusión burguesa», por un

lado, y los que aseguran que «toda cosa es bella», por otro, Lifschitz deja clara

su posición:  «sobre  los  así  llamados  valores  imperecederos  del  arte:  estos

existen».
2
 Si no reconocemos una escala objetiva de los valores estéticos, nos

dice  Lifschitz,  «la  propia  ciencia  [estética]  viene  a  ser  imposible.  Pues  no

sabemos si un hecho dado se relaciona con el arte o no. En cuanto el arte no

tiene su valía interna propia, este ya no es arte».
3
 Es decir, tanto si asumimos

que «todo es arte», que «nada es arte», o que «el arte es subjetivo», entonces se

hace sencillamente imposible hablar seriamente sobre arte, porque no existe

ningún criterio sobre el que hablar. Ninguna de estas posturas nos permite

distinguir aquello que es propio y específico del arte de aquello que no lo es, y

por tanto su estudio y análisis debe partir del reconocimiento de la existencia

objetiva  de  las  categorías  estéticas.  Abordar  esta  cuestión  desde  el

materialismo puede parecer complejo,  porque implica conjugar el  carácter

histórico de los valores estéticos con su carácter objetivo e imperecedero. Pero

veamos con mayor detalle esta cuestión.

Para  Lifschitz,  siguiendo  la  larga  tradición  inaugurada  por  Heráclito,  la

medida  (esto  es,  la  proporción,  el  equilibrio)  de  las  cosas  es  una cualidad

objetiva  del  mundo.  En  ese  sentido,  conocer  algo  implica  penetrar  en  la

«medida» de las cosas, en su esencia, y descubrir así su proporción y armonía

internas. Este camino hacia el corazón de la naturaleza y de la sociedad, hacia

la comprensión de la esencia de las cosas, puede realizarse –y se realiza– a

través de distintas formas de conocimiento, como por ejemplo el conocimiento

científico.  Lo  peculiar  del  reflejo  científico  es  que  busca  plasmar  en  el

pensamiento la lógica objetiva que rige la naturaleza y la sociedad.

Pero también podemos acceder a la comprensión de muchas cosas a través del

arte. Dado que la producción artística no puede darse sobre el vacío, sino que

siempre tiene como fundamento la realidad objetiva, el arte, con sus métodos



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 5

propios y diferenciados de los de la ciencia, se ve obligado a reflejar de una

forma u otra esa misma realidad. En el propio proceso de creación de una obra

de arte, por tanto, el artista se ve obligado a explorar la realidad a través de los

métodos artísticos. Así, en función de qué aspectos de la realidad son tomados

como contenido de una obra y de cómo se le da forma artística, la propia obra

de arte contiene en sí una reproducción más o menos certera de la realidad

dependiendo de la precisión con la que capta lo esencial (y no lo meramente

aparencial) de la realidad que ella misma refleja.

Piénsese,  por  ejemplo,  en  la  poesía  o  en  la  música  que  apela  a  nuestros

sentimientos  más  profundos  y  que  nos  permite  sentirlos,  recorrerlos,

adentrarnos  en  ellos,  asimilarlos  y  comprenderlos.  ¿No  es  ese,  acaso,  un

camino hacia el autoconocimiento? ¿No es esa una de las verdades relativas

que conforman la verdad absoluta? Y no solo eso: piénsese en toda la gran

literatura,  en Cervantes,  en Shakespeare,  en Balzac,  en Gorki.  Todos ellos

fueron capaces, a través de su producción literaria, de expresar las verdaderas

contradicciones sociales de su época (su esencia), de explorar unos u otros

aspectos de la realidad a través de la literatura. No por nada dijo Marx que

había aprendido más sobre el capitalismo con Balzac que con los economistas

vulgares de su época.

Por tanto, para Lifschitz lo bello es el descubrimiento de la «medida» objetiva

de las cosas y de las relaciones sociales, de su forma, de su equilibrio y de su

armonía (y, por tanto, de sus contradicciones internas) a través del arte. Pero

esta concepción de lo bello, como decíamos, no es exclusiva de Lifschitz, sino

que pertenece a una larga tradición de la que forman parte varios de los más

importantes artistas y filósofos de la historia del pensamiento occidental. En

ese sentido dice Goethe, por ejemplo, que «lo bello es una manifestación de

ocultas leyes de la naturaleza, las cuales habrían quedado siempre ocultas

para nosotros sin su aparición».



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 6

Así,  de  forma  similar  a  como  Lenin  resolviera  la  dialéctica  entre  el

conocimiento  absoluto  y  relativo  en  Materialismo  y  empiriocriticismo  en  su

polémica  contra  las  posturas  subjetivistas  en filosofía,  Lifschitz  aborda la

cuestión de la belleza absoluta:

A despecho de las frases ordinarias de nuestro siglo, la belleza absoluta

existe  así  como existe  la  verdad absoluta.  Esta  se  constituye  de  una

retahíla de casos de belleza no-absoluta, a semejanza de como la verdad

absoluta se conforma de una retahíla de errores relativos. Naturalmente,

el arte jamás alcanza la plenitud en todo, pero esto no significa que no

existan diferencias entre belleza y fealdad bajo todas las condiciones

históricas en el sentido objetivo e incondicional de la palabra.
4

Es decir, no hay ni puede haber una obra de arte que contenga en sí la belleza

absoluta. Cada obra de arte auténtico profundiza y se apropia de uno o varios

aspectos de la realidad, y alcanza así la belleza. Pero precisamente porque se

centra solamente en uno o varios aspectos de la realidad, y porque ni puede ni

debe intentar reflejar toda la realidad en su conjunto, es que cada obra de arte

es un caso de belleza «no-absoluta», y solo el conjunto de toda la producción

artística a lo largo de la historia de la humanidad en su infinito desarrollo es

que podría alcanzar, algún día, ese nivel de belleza absoluta.

3. Florecimiento y decadencia en la historia del arte

Respecto del desarrollo histórico del arte, en su introducción a la Contribución

a la crítica de la economía política Marx habla de una «relación desigual de la

producción material y […] del desarrollo de la producción artística»,
5
 y sigue:

«En  general,  el  progreso  no  debe  ser  concebido  de  la  manera  abstracta

habitual», es decir, como un proceso ascendente y lineal. Por el contrario, dice

Marx:



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 7

En lo concerniente al arte, ya se sabe que ciertas épocas de florecimiento

artístico  no  están  de  ninguna  manera  en  relación  con  la  evolución

general de la sociedad, ni, por consiguiente, con el desarrollo de la base

material, que es por así decirlo el esqueleto de su organización. […] Se

admite así que en la propia esfera del arte, algunas de sus creaciones

insignes son posibles solamente en un estadio poco desarrollado de la

evolución del arte. […] El encanto que encontramos en su arte [el de los

griegos] no está en contradicción con el débil desarrollo de la sociedad en

la que maduró. Es más bien su resultado.
6

Lo que Marx está planteando aquí es que el desarrollo social no implica de

forma directa y correspondiente un ascenso en la calidad y profundidad del

arte, sino que en el pasado pudieron existir y, de hecho, existieron épocas de

florecimiento  artístico,  es  decir,  épocas  clásicas,  donde  este  adquirió  su

máximo  esplendor.  Pero  si  podemos  hablar  de  épocas  de  florecimiento

artístico es porque, por otra parte, debemos hablar de épocas de decadencia

artística. En ese sentido dice Lifschitz que «en un consabido nivel de desarrollo

el antagonismo entre las condiciones sociales y toda el área de lo bello existe,

de otro modo no sería posible hablar de florecimiento y declive del arte».
7

De lo que se trata, por tanto, es de descubrir la lógica por la cual se desarrolla

la relación estética del ser humano con el mundo, el modo en el que el arte

evoluciona junto con el desarrollo social, a veces de manera armoniosa con él

(florecimiento  artístico,  épocas  clásicas),  y  otras  de  forma  contradictoria

(declive del arte).  Puesto que «el arte, como también el derecho, el Estado,

etcétera,  no  tienen  una  historia  independiente»,
8

 debemos  buscar  las

condiciones  para  el  florecimiento  o  la  decadencia  del  arte  en las  propias

relaciones sociales que evolucionan históricamente. Es por esto que para Marx

«la dificultad consiste tan solo en formular una concepción general de estas

contradicciones»,
9
 y esa es precisamente la tarea que asume Lifschitz.



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 8

Para él, «la contradicción entre el arte y el desarrollo social existe, pero esta

contradicción no es eterna, sino que está condicionada históricamente. Este es

un  caso  particular  de  su  unidad».
10

 Es  decir,  la  unidad  del  arte  con  el

desarrollo social no se rompe en los momentos de declive y se recompone en

los momentos de florecimiento, sino que ambos casos son distintas formas de

unidad.  En su ponencia juvenil  Dialéctica en la  historia del  arte,  expone del

siguiente modo la cuestión:

Así, el arte contemporáneo se corresponde a la sociedad contemporánea,

pero  esta  forma  de  unidad  no  es  semejante  en  lo  absoluto  a  la

correspondencia de la plástica griega de las poleis antiguas o la pintura

italiana del siglo XV de la ciudad del medioevo tardío. Eso era otra cosa.

[…]  El  desarrollo  de  determinadas  condiciones  sociales  suscita  esta

decadencia de la fuerza artística. Y aquí, de tal forma, encaramos la plena

correspondencia mutua del arte y la sociedad según la ley general de la

concepción  materialista  de  la  historia.  Sin  embargo,  el  arte

contemporáneo es digno del nombre de decadente justamente porque no

está  en  condiciones  de  expresar  estéticamente  la  realidad  que  le

corresponde, en otras palabras, no se corresponde estéticamente a esta.

Es decir, la relación entre el desarrollo artístico y el desarrollo social toma la

forma de antagonismo, de contradicción, bajo las condiciones sociales en los

períodos de decadencia, lo que se expresa en la incapacidad del arte de reflejar

de forma certera y artística los problemas esenciales de la época («no está en

condiciones de expresar estéticamente la realidad que le corresponde»,  en

palabras de Lifschitz). En este punto también coincide su amigo y compañero

húngaro,  el  viejo  Lukács.  Siendo  que  lo  bello  no  es  simplemente  una

percepción subjetiva sino el  reflejo de la esencia y proporcionalidad de la

realidad a través del arte, dice Lukács que «todo arte de relieve se enfrenta

intensamente con los grandes problemas de su época; solo en los períodos de

decadencia aparece la tendencia a evitar esas cuestiones, tendencia que se



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 9

manifiesta […] en la ausencia de verdadera universalidad en las obras».
11

Por tanto, como explica Lifschitz, «el sentido genuino de conceptos tales como

“florecimiento” y “declive” del arte» consiste precisamente en esta desigualdad

de desarrollo entre arte y sociedad de la que habla Marx, en la armonía o

contradicción que se produce en su relación mutua; relación que condiciona la

capacidad del arte de explorar la realidad a través de sus propios métodos, de

reproducir artísticamente la esencia de su época histórica.

Sin  embargo,  dice  Lifschitz,  «la  desarmonía  siempre  surge  como  eslabón

necesario de todo desarrollo, como momento de negación». Es decir, entre dos

épocas clásicas, en las que el arte se corresponde armoniosamente con su base

social, existen épocas de disolución, de negación, de transición. Por eso, en su

libro  La  filosofía  del  arte  en  Karl  Marx,  Lifschitz  considera  que  «la  gran

Revolución Francesa es,  en general,  un momento de transición. El período

estético  en  el  devenir  del  Tercer  Estado  termina  allí  donde  los  prosaicos

intereses de la burguesía como clase se apartan de los intereses de la sociedad

como  un  todo»,
12

 es  decir,  cuando  la  burguesía  deja  de  ser  una  clase

ascendente, revolucionaria, y se transforma en clase dominante, reaccionaria.

4. El declive del arte bajo el capitalismo

Las tesis expuestas hasta ahora se mantienen en un alto nivel de abstracción.

Hemos visto que, en primer lugar, si queremos evitar caer en el relativismo, en

el «todo es arte», en el «arte es subjetivo», etc. (posiciones que llevan, en última

instancia, a la idea de que «nada es arte», a su negación), debemos partir del

reconocimiento  de  unos  valores  estéticos  objetivos.  Estos,  lejos  de  ser

arbitrarios,  refieren  a  una  forma  específica  de  producción  espiritual  del  ser

humano. Y, según Lifschitz, podemos identificar distintas formaciones sociales

en las cuales esta forma específica de producción espiritual se ve favorecida, y



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 10

otras formaciones sociales en las cuales esta se ve negada o entorpecida. ¿Qué

significa, entonces, que en la sociedad burguesa el arte tiende a la decadencia?

¿Y por qué motivo ocurre esto?

«Para que el arte se desarrolle –dice Lifschitz– es necesario un cierto nivel de

prosperidad material. La actividad artística parece inútil, sus costes solo se

justifican a largo plazo.  Es necesario que el  sentimiento y el  pensamiento

humanos salgan de la crudeza inicial, que se expresa en el hecho de que todo

se contempla desde un ángulo directamente utilitario».
13

 Por eso, a diferencia

de las sociedades antiguas en las que regía el modo de producción asiático, en

la  antigua  Grecia  se  dieron  fundamentalmente  dos  condiciones  para  el

florecimiento artístico.

Por  una  parte,  el  desarrollo  de  las  fuerzas  productivas  sobre  la  base  del

esclavismo permitió la existencia de un bienestar material para una capa de la

sociedad: «Con el crecimiento del bienestar social (en Grecia, con el desarrollo

de  la  esclavitud),  aparecen  también  productos  del  trabajo  humano  cuya

utilidad  inmediata  es  insignificante.  Solo  ahora  la  capacidad  estética  del

hombre encuentra las condiciones adecuadas para su desarrollo específico […].

Marx insiste especialmente en esta atención desinteresada a la cosa misma y a su

forma».
14

Por otra parte, este desarrollo de las fuerzas productivas, que lleva aparejado

una transformación en las formas de organización social, dio pie a un proceso

de superación y ruptura de las antiguas formas tribales comunitarias (las

gens). De este modo, «el desarrollo de la industria y el comercio [en la antigua

Grecia]  condujo  al  aislamiento  del  individuo,  revolucionó  la  conciencia

humana, liberándola del culto a la “lógica de los hechos” y creó las bases para

el florecimiento del arte». Esa «lógica de los hechos» a la que refiere Lifschitz

es la subordinación del ser humano a fuerzas que le son aparentemente ajenas

y que lo dominan como algo externo. Así, dice Lifschitz, en la antigua Grecia



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 11

«la “lógica de los hechos” es sustituida por otro regulador: la vida social viva».

En  estas  dos  condiciones  —la  relación  desinteresada  con  el  producto  del

trabajo  y  su  forma,  y  la  vida  social  viva—  se  encuentra  el  secreto  del

florecimiento artístico de la Grecia clásica.

Demos  ahora  un  gran  salto  en  el  tiempo.  Sin  entrar  mucho  en  detalles,

podemos decir que Lifschitz detecta, en la Italia renacentista, unas nuevas

condiciones  sociales  propicias  para  el  florecimiento  artístico,  para  una

relación desinteresada y estética del productor sobre su producto. «Pero con el

crecimiento adicional de la economía monetaria, la creciente oposición entre

el capital y el trabajo, la atomización de los individuos, la intensificación de la

lucha de clases y la competencia intraclase, el arte comienza a declinar».
15

 Este

declive del arte en el capitalismo moderno se da, a grandes rasgos, por dos

motivos: la disolución de lo cualitativo en lo cuantitativo, es decir, la reducción

de todo a la economía mercantil; y un retorno de la «lógica de los hechos» bajo

la forma del fetichismo de la mercancía.

En cuanto al primer motivo, Marx dice en los Manuscritos económico-filosóficos

que «el traficante de minerales no ve más que su valor comercial, no su belleza

o la naturaleza peculiar del mineral»,
16

 es decir, no se fija en las propiedades

reales del material, en su forma y medida –en su valor de uso–, sino que lo

único que le interesa es su valor de cambio. La cuestión es que esto no es una

mera decisión individual de uno u otro comerciante, sino que el capital, en

cuanto relación social, lo subsume todo a esta lógica, a su constante necesidad

de autorreproducción ampliada. Por eso, dice Lifschitz, «si la sociedad antigua

parte de la calidad especial de una cosa, de su valor de uso, en el mundo

capitalista  reina  la  cantidad,  el  valor  de  cambio».
17

 Existe  una  verdadera

«indiferencia moral y estética de la mercancía» y, por tanto, «desde el punto de

vista de las relaciones objetivas en la sociedad capitalista, el producto artístico



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 12

más grande es igual a [se puede intercambiar por] cierta cantidad de abono, la

relación de calidad ya se  ha hecho indiferente con esta equivalencia a  la

cantidad».
18

El actual  mercado del  arte plástico pone en evidencia todo esto.  No es el

contenido artístico y la forma de cada obra la que se traduce en uno u otro

valor  de  cambio,  sino  que  es  la  firma del  artista  (o  de  la  marca)  lo  que

diferencia entre una obra que guarda polvo en un desván y otra que es vendida

por varios millones de dólares. Estas ramas del arte se convierten, así, en un

medio para la especulación financiera que se ve favorecida con facilidades

fiscales en muchos países.

En cuanto al retorno de la «lógica de los hechos», dice lo siguiente Lifschitz:

El capitalismo moderno representa, a primera vista, algo completamente

opuesto al antiguo “modo de vida continuo” oriental. Allí, el individuo se

perdía en la masa general de un clan, una tribu, un pueblo: aquí nos

encontramos ante una sociedad atomizada de individuos independientes.

Pero los extremos, como dice el proverbio, se tocan. En el capitalismo,

como en la sociedad del Antiguo Oriente, el regulador es la “lógica de los

hechos” objetiva. Se trata de fuerzas de otro mundo de las condiciones del

mercado, independientes del hombre y de las relaciones de producción

que se desarrollan a sus espaldas. También aquí el individuo se pierde en

la “rutina sólida” de la vida estandarizada y prosaica.
19

Por tanto, mientras que en «el modo de producción asiático, al hombre se le

priva de la posibilidad de relacionarse estéticamente y desinteresadamente

con la forma de una cosa […]. En la sociedad capitalista, las clases dominantes

aparentemente tienen todo lo necesario para desarrollar una actitud estética

hacia el mundo. Pero ellos, a su vez, resultan ser esclavos: esclavos del lucro».

Nuestra clase dominante, la burguesía, por su propia relación de clase  no es



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 13

capaz de establecer una relación estética y desinteresada con el mundo y con

las conquistas materiales y culturales de la humanidad, como sí pudo hacerlo

la clase dominante de la  antigua Grecia,  porque todo ello  lo  convierte en

producto mercantil.

El modo de producción capitalista, con su acelerado desarrollo de las fuerzas

productivas,  genera  las  condiciones  materiales  que  posibilitan  un  nuevo

florecimiento artístico, pero las propias relaciones de producción capitalistas

niegan constantemente esta posibilidad. A esto es a lo que Lifschitz se refiere

cuando dice que «en un consabido nivel de desarrollo el antagonismo entre las

condiciones sociales y toda el área de lo bello existe».
20

5. Florecimiento artístico, partidismo y realismo
socialista

Como hemos visto, el modo de producción capitalista genera las condiciones

materiales  necesarias  para  un verdadero  florecimiento  artístico,  para  una

nueva época clásica del arte, pero las relaciones de producción que este genera

niegan esa posibilidad. La única forma de desatar las fuerzas espirituales del

ser humano en el arte, por tanto, pasa por superar este orden social por uno

superior, uno que sea capaz de resolver todas las contradicciones inmanentes

del  capitalismo.  Por  eso,  dice  Lifschitz  en  su  ponencia  juvenil,  «en  Marx

tenemos, indudablemente, el esquema triple. Entre dos períodos de equilibrio

relativo,  clásicos,  yace  la  época  de  la  negación  (capitalismo),  período  de

ruptura, de fermentación ininterrumpida, disolución del viejo equilibrio para

transitar a uno nuevo […]. La sociedad comunista es el renacimiento de las

formas clásicas del pasado sobre un escalón nuevo, más alto».
21

 Más tarde, en

La filosofía del arte en Karl Marx, mantiene esta idea: «la revolución comunista

de la clase obrera crea las condiciones necesarias para un nuevo renacer de las

artes, pero ya sobre una base considerablemente más amplia y desarrollada».
22



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 14

Es decir,  tras la apropiación de las monumentales fuerzas productivas por

parte de la clase obrera en su lucha revolucionaria, las nuevas relaciones de

producción comunistas que esta implementa progresivamente (socialización

de la producción, planificación económica, etc.) vuelven a poner en armonía el

desarrollo artístico y el desarrollo económico.

Pero hasta que puedan desarrollarse y expandirse plenamente las relaciones

comunistas de producción la humanidad debe transitar un violento y peligroso

camino.  La  dirección  del  Partido  Comunista,  el  triunfo  de  la  revolución

socialista,  y  el  despliegue  de  la  dictadura  del  proletariado,  son  procesos

necesarios para la superación de una sociedad como la nuestra, marcada a

fuego por la lucha de clases. Pero en todo este proceso, el arte también puede

convertirse  en  un  verdadero  aliado  de  las  fuerzas  emancipadoras  de  la

humanidad.

Este partidismo en el arte no es, ni puede ser, su reducción a la propaganda

(aunque la propaganda puede valerse de métodos artísticos, pero eso merece

un análisis específico que no cabe en este artículo). El arte, si es verdadero

arte, como decíamos al principio del artículo, es capaz de penetrar en la forma

y medida de las cosas, de reflejar artísticamente algunos de los aspectos de la

realidad.  Y como la realidad capitalista está completamente atravesada de

contradicciones, cuya fuente está en la contradicción capital-trabajo que yace

en  el  fundamento  mismo  del  modo  de  producción  capitalista,  entonces

cualquier arte que refleje de un modo u otro, con un estilo u otro, alguna de

estas cuestiones, asume una posición partidista en función de cuáles son esos

aspectos de la realidad que refleja de forma artística y de cómo realiza su

dación de forma.

Este «partidismo espontáneo», por llamarlo de alguna manera, puede ser –y de

hecho suele ser– ambiguo y contradictorio. Solo las grandes obras de arte que

pudieron captar de manera precisa la lucha de lo nuevo frente a lo viejo y cuya



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 15

forma se corresponde a su contenido armoniosamente, en su proporcionalidad

justa, perduran por decenas y centenares de años. El artista, si quiere producir

arte auténtico, debe esforzarse por captar lo más hondo de su época histórica,

es decir, las profundas tendencias históricas que no se ven a simple vista. Este

es el «triunfo del realismo» al que se refiere Engels en su carta a Margaret

Harkness (véase la carta en este mismo número de Para la voz). El realismo,

por tanto, no es un estilo, un calco de la realidad tal y como nos es dada, sino

la exploración de lo más hondo de la realidad a través del arte. Es en ese

sentido que Gorki analizó, en el Congreso de Escritores Soviéticos de 1934, que

«al  idealizar  las  capacidades de los  hombres y  tener,  por así  decirlo,  una

premonición de su poderoso desarrollo futuro, la mitología era, en el fondo,

realista».

Por eso Lifschitz critica tan ferozmente el arte abstracto, el «arte por el arte»

que se aleja de la vida, al que se refiere ampliamente como modernismo: «El

modernismo  es  justamente  esa  forma  de  conciencia  artística  que  se

corresponde  al  nuevo  escalón  en  la  historia  de  la  sociedad  burguesa,  su

decadencia».
23

 El arte abstracto, al escindir la forma de su contenido y evitar

conscientemente la «terrenalidad» del arte, toma una clara posición frente al

mundo y sus problemas: la indiferencia.

Por el  contrario,  para Lifschitz  «la unión más sólida de la  intelectualidad

artística con el pueblo, tan necesaria para la victoria de la cultura democrática

en todo el mundo, puede ser alcanzada solo bajo el estandarte del realismo

socialista».
24

 Pero el realismo socialista, a diferencia de lo que solemos entender

por él, debe comprenderse ampliamente. En su discurso en el Congreso de

Escritores Soviéticos, el mismo Zhdánov dijo que «la literatura soviética tiene

todas las oportunidades de usar todas estas armas (géneros, estilos, formas y

métodos de creación literaria) en toda su variedad y plenitud, al tratar de

hacer uso de todo lo mejor que se ha creado en esta esfera en todas las épocas



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 16

anteriores».

Lo  característico  del  realismo  socialista  es  que  se  trata  de  una  forma

cualitativamente  superior  del  «realismo  crítico»  en  general,  porque  su

partidismo no es un partidismo espontáneo sino consciente. De nuevo Lukács

coincide con Lifschitz en este punto: «el consciente partidismo del realismo

socialista  significa  un  partidismo  con  recta  conciencia,  solo  conseguible

mediante  la  concepción  marxista  del  mundo  y  cualitativamente  nuevo

respecto  de  las  tomas  de  posición  espontáneas  de  toda  anterior  práctica

artística».
25

El  fundamento  del  realismo  socialista,  por  tanto,  está  en  su  partidismo

entendido como capacidad de reflejo de algún aspecto particular de la realidad

que permita un desarrollo espiritual a través de la verdad artística, es decir,

que permita una mejor comprensión o intuición de las profundas tendencias

históricas y de las contradicciones sociales realmente existentes. No se trata

de una cuestión formal, un calco fotográfico y sin vida de lo inmediatamente

dado en nuestra vida diaria; el realismo socialista no es ni un género ni un

estilo, sino que puede valerse de distintos géneros y estilos para su desarrollo.

Lifschitz dice que «el realismo es representación, y no fotografías o moldes. Esta

representación,  hecha  por  la  persona,  requiere  un  trabajo  colosal  de  las

manos,  la  inteligencia  y  el  corazón  […].  Se  puede  llegar  al  realismo  por

distintas sendas, pero llegar a él, y no alejarse de él».
26

 Esta misma opinión es,

por cierto, compartida por Iliénkov, que en su artículo sobre Lifschitz titulado

La posición partidista del teórico, defiende «un nuevo florecimiento del realismo

comprendido no como “una de las tendencias”, sino como énfasis y sentido del

arte universal, como la medida interna –y, por lo demás, objetiva– de la valía artística

de su creación».
27

Esta concepción del partidismo se diferencia radicalmente de las concepciones



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 17

sociológico-vulgares que plantean que un artista simplemente refleja en su

obra los intereses de la propia clase a la que pertenece. Por eso, Lifschitz

defiende  firmemente  que  la  superación  del  mecanicismo  de  la  sociología

vulgar pasa por una correcta y profunda comprensión de la teoría marxista del

reflejo.  En ese sentido,  «la naturaleza de clase» en las obras de arte,  dice

Lifschitz, «se determina, en su base, no por el matiz subjetivo, sino por la

profunda y veraz comprensión de la realidad que en ellas se incluye»,
28

 con la

precisión con la que el reflejo artístico capta lo esencial de la realidad. El

carácter clasista de una obra y, por tanto, su partidismo, está vinculado con los

aspectos de la realidad que esta refleja y con su vinculación con el profundo

movimiento de masas latente en cada época histórica. Por eso decía Lenin en

su análisis sobre Tolstói que «el verdadero campesino se oculta en él»,
29

 y por

eso dice Lifschitz que «las obras de Tolstói  llevan escritas en sí  el  drama

objetivo de la revolución rusa».
30

 Donde la estética del marxismo vulgar ve en

Tolstói  a  un  aristócrata  que  refleja  sus  intereses  de  clase  inmediatos,  la

estética marxista-leninista ve las profundas raíces que el gran arte y la gran

literatura hunden en el corazón de las masas que luchan por su emancipación.

Tales son los principios sobre los que el arte se convierte en un fiel aliado de la

lucha revolucionaria por el socialismo-comunismo.

Notas:

Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 132.1.

Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.2.

Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.3.

Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.4.

Marx, K., Contribución a la crítica de la economía política, Uno en Dos, p. 159.5.

Marx, K., Contribución a la crítica de la economía política, Uno en Dos, p. 159–160.6.



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 18

Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.7.

Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 74.8.

Marx, K., Contribución a la crítica de la economía política, Uno en Dos, p. 159–160.9.

Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.10.

Lukács, G., Prolegómenos a una estética marxista, Grijalbo, p. 168.11.

Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 9.12.

Lifschitz, M., Sobre la cuestión de las concepciones estéticas en Marx.13.

Lifschitz, M., Sobre la cuestión de las concepciones estéticas en Marx. La cursiva es mía.14.

Lifschitz, M., Sobre la cuestión de las concepciones estéticas en Marx.15.

Marx, K., Manuscritos económico-filosóficos, Alianza, p. 150.16.

Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 87.17.

Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 87.18.

Lifschitz, M., Sobre la cuestión de las concepciones estéticas en Marx.19.

Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.20.

Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.21.

Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 93.22.

Lifshitz, M., «El modernismo como fenómeno de la ideología burguesa», en El arte y la23.

ideología, Edithor, p. 119.

Lifshitz, M., «El modernismo en el arte», en El arte y la ideología, Edithor, p. 111.24.

Lukács, G., Prolegómenos a una estética marxista, Grijalbo, p. 221.25.

Lifshitz, M., «El ethos del trabajo del artista», en El arte y la ideología, Edithor, p. 61.26.

Iliénkov, E., «La posición partidista del teórico», en El arte y la ideología, Edithor, p.27.

273. Las cursivas son mías.

Lifschitz, M., «El leninismo y la crítica artística», en Para la voz. El materialismo28.

militante de Lenin e Iliénkov, nº 2, 2024, p. 91.

Se trata de una cita recogida por Gorki en su obituario sobre Lenin, Nicolai Lenin. El29.

hombre, editado conjuntamente entre Para la voz y Ediciones Mnemosyne, 2024, p. 21.



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz 19

Lifschitz, M., «El leninismo y la crítica artística», en Para la voz. El materialismo30.

militante de Lenin e Iliénkov, nº 2, 2024, p. 89.


