


Editorial | 1 de mayo: Cuestiones
estratégicas sobre movimiento obrero
Consejo Editorial 01/05/2024
POLÍTICA

I. INTRODUCCIÓN

Hoy, como cada año, reivindicamos el Primero de Mayo, día internacional de la clase obrera. El año
pasado publicamos, en esta misma fecha, un artículo editorial sobre arte, revolución y movimiento
obrero,  en  el  que  situábamos  algunas  reflexiones  en  torno  al  arte  como  parte  integrante  del
marxismo y realizábamos un breve repaso histórico del  papel  del  arte en las luchas obreras y
revolucionarias del siglo pasado. Este Primero de Mayo, sin embargo, queremos compartir algunas
reflexiones  y  propuestas  que,  creemos,  pueden  ser  de  interés  para  la  intervención  marxista  en  el
movimiento obrero.
Para ello, hacemos nuestras las palabras de Iliénkov cuando decía que «en forma de la economía
política de El Capital, en forma de principios concretamente formulados de estrategia y táctica de la
lucha  del  proletariado,  en  forma  de  comprensión  teórica  de  la  sujeción  a  leyes  del  proceso
revolucionario» se encuentra la dialéctica materialista como método de investigación. En marzo
publicamos en nuestra web el artículo«Introducción a la lógica dialéctica: el método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto», en el que se exponía, de manera introductoria, el método dialéctico utilizado
por Marx, Engels y Lenin para el análisis de la formación social capitalista. 1 En ese sentido, nos
esforzaremos  por  utilizar  de  la  manera  más  correcta  y  coherente  posible  el  método  dialéctico
marxista para elaborar algunas notas estratégicas que consideramos de interés en un contexto de
rearticulación de las fuerzas comunistas y revolucionarias a nivel internacional. Con este editorial
queremos, por tanto, desde la humildad y la honestidad, dar vida al método, mostrar su potencialidad
revolucionaria, recuperarlo no como mera herramienta teórica pasiva, sino como aquella que permite,
también, orientar la actividad política práctica de la lucha del proletariado.

II. CONSEJOS, PODER OBRERO Y DICTADURA DEL PROLETARIADO

«Últimamente, las palabras “dictadura del proletariado” han vuelto a sumir en santo horror al filisteo
socialdemócrata. Pues bien, caballeros, ¿queréis saber qué faz presenta esta dictadura? Mirad a la
Comuna de París: ¡he ahí la dictadura del proletariado!». Así concluyó Engels su prefacio a la obra de
Marx La guerra civil en Francia, en la que expone algunas cuestiones fundamentales sobre la forma
política que debe asumir el poder obrero.
Hoy, por suerte, disponemos de una larga y rica historia de revoluciones y contrarrevoluciones que es
necesario estudiar para extraer valiosas lecciones para el movimiento obrero. No entraremos, sin
embargo, a hablar aquí del desarrollo histórico de la Unión Soviética y de todas sus complejidades;
nos centraremos, más bien, en los aportes leninistas a esta cuestión. Aunque no dejaremos de
mencionar que en esta revista se han publicado varios artículos que abordan algunos debates y
entresijos de la historia soviética. Véase, por ejemplo,«El Lisitski y Maiakovski en el arte soviético: 100
años de Para la voz», «Pašukanis, la teoría del derecho y el marxismo (I): El debate en torno al
derecho en la URSS», o «Una vindicación del Diamat: ¿Marxología o marxismo sistemático?». 2

En su «Tesis e Informe sobre la democracia burguesa y la dictadura del proletariado», presentado en
el I Congreso de la III Internacional, Lenin explicó las enseñanzas de la Comuna de París. Dice que
Marx, al investigarla en la obra antes citada:

mostró […] el carácter explotador de la democracia burguesa y del parlamentarismo burgués
bajo los cuales las clases oprimidas tienen el derecho de decidir una vez cada determinado

https://paralavoz.com/1-de-mayo-arte-revolucion-y-movimiento-obrero/
https://paralavoz.com/1-de-mayo-arte-revolucion-y-movimiento-obrero/
https://paralavoz.com/introduccion-a-la-logica-dialectica-el-metodo-de-ascenso-de-lo-abstracto-a-lo-concreto/
https://paralavoz.com/introduccion-a-la-logica-dialectica-el-metodo-de-ascenso-de-lo-abstracto-a-lo-concreto/
https://paralavoz.com/el-lisitski-y-maiakovski-en-el-arte-sovietico/
https://paralavoz.com/el-lisitski-y-maiakovski-en-el-arte-sovietico/
https://paralavoz.com/pasunakis/
https://paralavoz.com/pasunakis/
https://paralavoz.com/una-vindicacion-del-diamat-marxologia-o-marxismo-sistematico/


Editorial | 1 de mayo: Cuestiones estratégicas sobre movimiento obrero | 3

número de años qué miembros de las clases poseedoras han de «representar y aplastar» al
pueblo en el Parlamento. Precisamente ahora, cuando el movimiento soviético, extendiéndose a
todo el mundo, continúa a la vista de todos la causa de la Comuna, los traidores al socialismo
olvidan la experiencia concreta y las enseñanzas concretas de la Comuna de París, repitiendo la
vieja cantinela burguesa de la «democracia en general». La Comuna no fue una institución
parlamentaria.

Lenin insiste en numerosas ocasiones en la diferencia fundamental entre la democracia burguesa (o
dictadura  de  la  burguesía,  cuya  forma  más  desarrollada  es  la  república  parlamentaria),  de  la
democracia proletaria (o dictadura del proletariado, cuya forma política es el sistema de sóviets o
consejos). Así se refería en su discurso de apertura al I Congreso de la Internacional:

El pueblo se da cuenta de la magnitud y alcance de su lucha empeñada en nuestros días. Hace
falta solamente encontrar la forma práctica que permita al proletariado ejercer su dominio. Una
forma  así  es  el  sistema  soviético  con  la  dictadura  del  proletariado.  ¡La  dictadura  del
proletariado!,  palabras que hasta la  fecha sonaban en latín  para las  masas.  Merced a la
propagación del sistema de los sóviets por todo el mundo, este latín se ha traducido a todas las
lenguas modernas; las masas obreras han dado con la forma práctica de la dictadura. Las
amplias masas obreras la comprenden gracias al Poder soviético instaurado en Rusia, gracias a
los espartaquistas de Alemania y a organizaciones análogas de otros países, como los Shop
Stewards Committees en Inglaterra, por ejemplo. Todo esto demuestra que se ha encontrado la
forma  revolucionaria  de  la  dictadura  del  proletariado,  que  el  proletariado  está  ahora  en
condiciones de aplicar en la práctica su dominio.

Tal es la concepción leninista de la «fase inferior» del comunismo: la dictadura del proletariado debe
constituirse sobre la base de consejos obreros (sóviets) Aunque hagamos referencia solamente a
consejos obreros, no podemos olvidar que en Rusia fueron también de campesinos y soldados y, en
otros países como Alemania, de obreros y soldados.  Es el estudio de las clases actuantes en el
proceso revolucionario y sus posibles alianzas el que debe definir, en última instancia, el carácter de
estos consejos, en cuyo centro debe estar, necesariamente, la clase obrera, como desarrollaremos
más  adelante.  3  arraigados  a  los  centros  de  trabajo,  centralizando  en  el  sistema soviético  las
funciones  legislativas,  ejecutivas  y  judiciales,  para,  de  este  modo,  vaciar  definitivamente  a  las
instituciones burguesas de contenido real y realizar el cambio de manos de poder de una clase a otra.
En su «Saludo a los obreros húngaros», texto escrito por Lenin al calor de la breve experiencia de la
República Soviética de Hungría en 1919, que publicamos en una pequeña antología en el aniversario
de la revolución, caracterizaba así a la dictadura del proletariado:

Su objetivo es construir el socialismo, suprimir la división de la sociedad en clases, convertir a
todos los miembros de la sociedad en trabajadores, quitar el terreno a toda la explotación del
hombre por el hombre. Este objetivo no puede alcanzarse de golpe; ello exige un período de
transición bastante largo del capitalismo al socialismo, tanto porque reorganizar la producción
es empresa difícil como porque se necesita tiempo para introducir cambios radicales en todos
los dominios de la vida y porque la inmensa fuerza de la costumbre de dirigir la economía de
modo  pequeñoburgués  y  burgués  solo  puede  superarse  en  una  lucha  larga  y  tenaz.
Precisamente por eso habla Marx de todo un período de dictadura del  proletariado como
período de transición del capitalismo al socialismo.

No quisiéramos acabar este apartado, sin embargo, sin advertir que para Lenin los consejos no son, ni
pueden ser,  órganos permanentes de organización de la clase obrera en el  seno mismo de las
sociedades capitalistas; por el contrario, su mera existencia supone, necesariamente, el doble poder,
la guerra civil, la lucha encarnizada del poder proletario y del poder burgués por la hegemonía. Es
decir, no pueden existir consejos obreros que ejerzan verdaderamente su propio poder si no existe
una  situación  revolucionaria;  ellos  mismos  son  causa  y  consecuencia  de  ella.  Esto  no  significa,  por
cierto, que los consejos solo puedan surgir después del proceso revolucionario; en todo caso ocurre al

https://paralavoz.com/antologia-articulos-de-lenin-sobre-la-revolucion-sovietica-de-hungria/
https://paralavoz.com/antologia-articulos-de-lenin-sobre-la-revolucion-sovietica-de-hungria/


revés. Es decir, si bien los consejos, al representar uno de los dos polos del poder dual (capital vs.
socialismo), se encuentra en lucha y mutua exclusión con el Estado burgués, estos –los consejos–
surgen asimismo sobre la base del modo de producción capitalista. Este es el fundamento de la
dialéctica de la revolución.
En su breve pero profunda obra Lenin: Estudio sobre la coherencia de su pensamiento, Lukács estudia
algunas de las cuestiones fundamentales del pensamiento leninista, y ello sobre la base de su propia
experiencia y autocrítica del proceso revolucionario húngaro. Nos permitiremos citar, por tanto, el
siguiente pasaje de Lukács que, en nuestra opinión, sintetiza de manera genial los planteamientos
leninistas sobre la naturaleza y el papel de los consejos como órganos de lucha y de poder obrero:

Esta organización global de la clase obrera tiene que emprender la lucha –quiéralo o no– contra
el  aparato  estatal  de  la  burguesía.  No  hay  elección  posible:  o  los  consejos  proletarios
desorganizan el aparato estatal burgués, o este corrompe a los consejos, reduciéndolos a una
existencia meramente aparente, con lo que, en definitiva, los aniquila. Se crea una situación en
la que o bien la burguesía consigue aplastar por vía contrarrevolucionaria los movimientos
revolucionarios de masas, reestableciendo la situación «normal», el «orden», etc., o bien surge
a partir de los consejos y de las organizaciones de lucha del proletariado su propia organización
de dominio, su propio aparato estatal, un aparato que también es, a su vez, una organización
de la lucha de clases. Los consejos obreros revelan ya en 1905, en sus formas iniciales y menos
evolucionadas, etc., su carácter: son un contragobierno. En tanto que otros órganos de lucha de
clases pueden todavía adaptarse tácticamente a una época de dominio indiscutible  de la
burguesía [como, por ejemplo, los sindicatos], pudiendo realizar un trabajo revolucionario en
semejantes circunstancias, a la esencia del consejo obrero le pertenece el estar con el poder
estatal de la burguesía en una relación de rivalidad, compitiendo con él como lo que es, es
decir, un nuevo gobierno. De manera, pues, que cuando Martov reconoce a los consejos como
órganos de lucha, negando paralelamente su condición de posible aparato estatal, no está
haciendo  en  realidad  otra  cosa  que  alejar  la  revolución,  la  efectiva  toma  de  poder  del
proletariado, de la teoría.  Cuando algunos teóricos de extrema izquierda, por el  contrario,
convierten  a  los  consejos  en  una  permanente  organización  de  clase  del  proletariado,
pretendiendo que sustituyan a los sindicatos y al partido, están evidenciando que son incapaces
de comprender la diferencia existente entre situaciones revolucionarias y no revolucionarias, y
que no ven claramente la función verdadera de los consejos obreros. Sin saber que aunque la
mera realización de la posibilidad concreta de los consejos obreros apunta más allá de la
sociedad burguesa, es una perspectiva de la revolución proletaria (que el consejo debe, por
tanto,  ser  continuamente  difundido  en  el  proletariado,  y  que  el  proletariado  debe  ser
continuamente preparado para esta tarea), su existencia real –si no quiere ser una farsa– ya
significa  la  lucha  en  serio  por  el  poder  del  Estado,  la  guerra  civil. Lukács,  G.  (2024),  Lenin:
Estudio sobre la coherencia de su pensamiento, Verso, pp. 94–95. Las cursivas son nuestras. 4

Hoy, dictadura del proletariado vuelve a sonar a latín entre las amplias masas trabajadoras, y es
nuestro papel no solo ser capaces de explicar, de nuevo, su profundo significado, sino de demostrar,
a través de la práctica militante, que efectivamente existe un horizonte posible en el que la dictadura
del proletariado vuelva a ser una forma real de poder.

III. EL PARTIDO COMUNISTA

Volver a hacer inteligibles conceptos como el de dictadura del proletariado  es papel del Partido
Comunista. Es este, entendido como el destacamento dirigente de la clase obrera revolucionaria,
como su Estado Mayor en la lucha de clases, el que debe jugar un papel explicativo y educativo entre
las amplias masas trabajadoras.
En  el  fundamento  teórico  de  la  concepción  bolchevique  de  Partido  está  la  relación  entre
espontaneidad y conciencia,  que se funde,  a su vez,  en la  necesidad de superar  la  conciencia
fetichizada  que  se  reproduce  espontáneamente  en  la  sociedad  capitalista:  tal  es  el  momento



Editorial | 1 de mayo: Cuestiones estratégicas sobre movimiento obrero | 5

didáctico del Partido Comunista como partido de vanguardia; si bien no es, evidentemente, su única
determinación (no podemos olvidar su papel organizador y dirigente de la lucha política y militar).
Marx, en El Capital, desarrolla la cuestión del fetichismo de la mercancía no solamente en el célebre
apartado homónimo al final del primer capítulo del primer tomo, sino también en muchas otras partes
de su investigación como, por ejemplo, en el salario como forma de manifestación de una esencia
oculta y contradictoria:

Las  primeras  [esto  es,  las  formas  de  manifestación  como,  por  ejemplo,  el  salario],  se
reproducen  de  manera  directamente  espontánea,  como formas  comunes  y  corrientes  del
pensar;  el  otro [su «trasfondo oscuro»,  es decir,  su esencia]  tiene primeramente que ser
descubierto por la ciencia. Marx, K. (2021), El Capital. Libro primero, Siglo XXI, p. 626. 5

Por  su  parte,  Iliénkov,  en  sus  investigaciones  sobre  lo  ideal,  desarrolla  de  manera  genial  y
consecuentemente  materialista  esta  cuestión. El  fetiche,  en  general,  consiste  en  la  identificación
abstracta de dos cosas que son realmente distintas. En concreto, se toma socialmente como una y la
misma cosa, por un lado, un objeto material (como una relación de producción) y, por otro lado, las
formas ideales que la sociedad se ha creado sobre el mismo objeto. Por ejemplo, se concibe que el
crucifijo o la hostia contienen a Dios, porque la idea fetichizada de Dios es indistinguible de esta clase
de objetos; o que la mercancía contiene su valor en su propia materialidad corpórea (se identifica, de
modo fetichizado, la forma ideal del valor con el cuerpo de la mercancía), en lugar de apreciar que el
valor es una relación social material cuya forma —el valor de cambio— es por completo ideal. Sobre
esta cuestión, recomendamos a modo de introducción el artículo «Contra el materialismo vulgar (II):
La categoría de lo ideal», publicado en esta misma revista. 6 Aquí está el fundamento sobre el cual
Lenin, en su famoso ¿Qué hacer?, desarrolla la dialéctica conciencia-espontaneísmo. A diferencia de
ciertas  críticas  vulgares  al  leninismo,  como si  este  concibiese el  poder  únicamente de manera
coercitiva, el marxismo-leninismo funda su estrategia organizativa precisamente en la comprensión
de la reproducción social espontánea que ocurre al transcurrir la vida en el orden social capitalista.
De aquí se desprende toda la concepción bolchevique del partido de nuevo tipo: la necesidad de la
independencia política, ideológica y organizativa; la necesidad de construir un partido de cuadros,
unificado  y  cohesionado;  la  necesidad  de  organizarse  a  través  del  centralismo  democrático;  la
necesidad de intervenir activamente entre la clase y de crear y dirigir estructuras de masas; etc.
Al contrario de las críticas que plantean que el modelo bolchevique de partido tenía su sentido
únicamente  inserto  en  su  especificidad  social  e  histórica  de  la  lucha  revolucionaria  bajo  el  Imperio
Ruso y el parlamentarismo de Kérensky, la necesidad de este tipo avanzado de Partido Comunista fue
demostrada a lo largo del siglo pasado en numerosas ocasiones, empezando por la derrota de las
revoluciones alemanas de 1919-1924. En la introducción del  artículo«¡A PESAR DE TODO! (Karl
Liebknecht, 1919) y algunas lecciones de la derrota espartaquista», se aborda de manera sucinta esta
cuestión, en particular en la relación entre Clase, Consejo y Partido. 7

El Partido, además, si bien debe, necesariamente, luchar contra el poder de cada Estado en cuanto
elemento fundamental  del  dominio burgués,  su proyección debe ser  internacional.  Cada Partido
Comunista en cada país no es (no debe ser) sino la sección de la Internacional Comunista; de tal
manera fue concebida la unión internacional de los trabajadores, que –con sus luces y sus sombras–
constituye un referente único en la  historia  de nuestro  movimiento. Se publicó,  hace poco,  el
artículo«Apuntes  sobre  la  Internacional  Comunista»,  en  el  que  se  realiza  una  constructiva  y
documentada (auto)crítica de su trayectoria. 8

IV. LA FUSIÓN DEL SOCIALISMO CON LA CLASE OBRERA: ALIANZA SOCIAL Y
HEGEMONÍA PROLETARIA

En su polémica con los mencheviques, los bolcheviques insistieron en la necesidad de organizar el
Partido en los centros de trabajo, particularmente en los que se concentraba el proletariado industrial,
para garantizar la base social del partido y evitar, así, la «infiltración» de otras clases que pudiesen

https://paralavoz.com/contra-el-materialismo-vulgar-ii-la-categoria-de-lo-ideal/
https://paralavoz.com/contra-el-materialismo-vulgar-ii-la-categoria-de-lo-ideal/
https://paralavoz.com/a-pesar-de-todo-karl-liebknecht-1919-y-algunas-lecciones-de-la-derrota-espartaquista/
https://paralavoz.com/a-pesar-de-todo-karl-liebknecht-1919-y-algunas-lecciones-de-la-derrota-espartaquista/
https://paralavoz.com/apuntes-sobre-la-internacional-comunista/


introducir, en el seno del Partido, la confusión ideológica (no por una cuestión de voluntad malvada
de estas, sino precisamente por esa conciencia espontánea que hunde sus raíces en las condiciones
materiales y en los intereses de clase). A propósito, es destacable que la misma disputa entre el tipo
de organización territorial y el tipo de organización en el ámbito productivo se dio, muchos años más
tarde y bajo nuevas formas, entre el eurocomunismo y el marxismo-leninismo.
Esto  no  quiere  decir,  evidentemente,  que  se  deba  renunciar  al  trabajo  político  en  esferas  no-
productivas; por el contrario, se debe intervenir activamente en todos los espacios posibles, pero no
de  manera  desordenada.  Hay  que  establecer  un  orden  de  prioridad,  hay  que  comprender  la
construcción partidaria en su temporalidad, lo que implica no solo conocer la historia del movimiento
comunista y del pensamiento marxista, sino también el análisis de coyuntura del presente y, así,
clarificar  las tareas pendientes más inmediatas.  Es en este sentido que se hace más necesario que
nunca la conquista de los sectores proletarios para la causa del socialismo y, por tanto, se convierte
en prioritaria la organización en los centros productivos; asegurar aquí el epicentro organizativo del
Partido es lo que garantizará la composición y hegemonía de la clase obrera en su proyecto.
Hoy en día, muy a pesar de los que quieren dar por muerto al proletariado, este sigue creciendo en
número.  Y  no  hablamos  solamente  del  proletariado  industrial,  que  sigue  siendo  un  actor  muy
relevante en el tejido productivo de los países occidentales, sino también del conjunto de la clase
ocupada en otros sectores. Un interesante artículo que analiza la clase obrera industrial en España
es«Crepúsculo de los bueyes: el proletariado no ha muerto». 9 De hecho, en las ramas industriales es
donde  generalmente  ha  sido  más  fuerte  el  sindicalismo,  tanto  por  su  tradición  como  por  las
condiciones objetivas de sus centros de trabajo. No por nada las luchas económicas más combativas
y cohesionadas de los últimos años las han dado los trabajadores de estos sectores.
No se trata de hacer aquí apología abstracta al sindicalismo; lo que queremos es señalar que, a pesar
del desprestigio y del papel oportunista que juegan hoy los sindicatos mayoritarios, hay muchos
sectores de la clase organizados y dispuestos a luchar por sus condiciones de vida y de trabajo tanto
dentro como fuera de estas estructuras de masas. Y donde la clase lucha, deben estar los comunistas
para  organizar,  para  dirigir,  para  educar  –y  para  ser  educados–;  para  introducir  la  conciencia
socialista. Renunciar a intervenir entre nuestros compañeros de clase y de trabajo es renunciar a
organizar la lucha. No existen ni pueden existir, hoy, organizaciones que sean, a la vez, espontáneas
y  comunistas,  por  lo  que  solo  cabe  influir  en  organizaciones  (asociaciones,  sindicatos  y  demás
estructuras  de  masas)  reales  y,  por  tanto,  «sucias»  de  ideologías  conservadoras  (incluida  la
socialdemócrata)  y  reaccionarias;  se  trata,  como  expresaba  Celaya,  de  tomar  partido  hasta
mancharnos.
Somos conscientes de que nuestros artículos no llegan a las amplias masas obreras, sino solamente a
un reducido grupo de militantes, de estudiantes y de trabajadores interesados en el marxismo. El
papel que juegan proyectos como este, por tanto, no es ni puede ser sustitutivo de la intervención
activa y directa entre la clase.
Por otra parte, también es conocida la amplia y ágil política de alianzas de los bolcheviques desde su
misma fundación. Existe una vasta bibliografía al respecto que ignora el fundamento de la táctica
bolchevique de los compromisos y conceptualizan a Lenin como un «realista político» o, incluso, como
un oportunista. Pero en la base de su política de alianzas, el leninismo no solo se fundamenta sobre el
análisis de clase de cada coyuntura, sino sobre la unidad  entre medios y fines.  Escindir el horizonte
de  la  revolución  de  su  organización  desde  ya  es  caer  en  los  brazos  del  clásico  oportunismo
bernsteiniano: la espera infinita e indeterminada del socialismo.
La táctica del Partido Comunista y de la clase obrera, por tanto, en la alianza social que esta debe
tejer  con  otras  clases  y  capas  de  la  sociedad  (como,  por  ejemplo,  estudiantes,  trabajadores
autónomos, profesionales, pequeña burguesía que no explote fuerza de trabajo y que participe como
un  trabajador  en  los  procesos  productivos,  sectores  en  proceso  de  proletarización…),  debe
fundamentarse, en primer lugar, por el fin político que persigue: la victoria de la revolución socialista.

https://paralavoz.com/crepusculo-de-los-bueyes/


Editorial | 1 de mayo: Cuestiones estratégicas sobre movimiento obrero | 7

Es decir, del mismo modo que no puede haber una escisión entre fines y medios, tampoco lo puede
haber entre estrategia y táctica. La táctica no es sino la realización práctica y coyuntural de la
estrategia; es, de nuevo, el ascenso de lo abstracto a lo concreto, una transición de lo general a lo
particular. Sobre esta base debe la clase obrera y su Partido tejer alianzas cuando sean necesarias.
Así pues, del mismo modo que el Partido debe organizarse necesariamente en los centros de trabajo
y, en particular,  en los grandes centros industriales, para garantizar su composición social  y su
carácter clasista, esta alianza social debe fundarse, necesariamente, en estos mismos centros de
trabajo para garantizar que su hegemonía, esto es, la dirección política de esta alianza, recaiga sobre
la propia clase obrera y no se vea esta arrastrada por los otros sectores sociales con los que se alía.
Esto no es, por cierto, una apología a la táctica frentepopulista de la III Internacional; sobre ello
hemos publicado recientemente un artículo en el que se analiza críticamente esa misma táctica. De
nuevo, véase«Apuntes sobre la Internacional  Comunista».  10  Sin embargo, no podemos tampoco
pensar que la única alternativa posible que se deriva de la crítica al frentepopulismo sea la de aislar a
la clase obrera en su lucha, en una suerte de pureza clasista. Esta sería, en todo caso, una crítica
meramente –o unilateralmente– negativa (piénsese, a propósito, sobre la significación de los obreros,
campesinos y soldados en los originales consejos rusos). Como decíamos, la política de alianzas del
Partido y  de la  clase no solo  existe  desde la  fundación misma (y  desde antes)  de la  fracción
bolchevique del POSDR, sino que sigue siendo hoy necesaria. En ese sentido, hacer extensiva o
trasplantar mecánicamente la crítica al frentepopulismo a cualquier otro tipo de política de alianzas
es un error político que tiene su raíz en un análisis vulgar de la historia del movimiento comunista y
del  pensamiento  marxista.  La  cuestión,  por  tanto,  es  definir  cuál  debe  ser  el  fundamento  de  dicha
alianza social y de la táctica adoptada por el proletariado en el transcurso de su lucha revolucionaria
para ganarse los  demás sectores  a  su causa o,  por  lo  menos,  neutralizarlos  en los  momentos
decisivos de la lucha de clases.

V. APUNTES FINALES

Las líneas expuestas en este editorial, por lo generales que son, necesariamente son también de un
cierto grado de abstracción. El modo en el que ello debe realizarse, transmutarse en práctica, es algo
que excede en mucho la capacidad y la intencionalidad de este artículo. Sea como sea, ese proceso
de concreción de la teoría es, a su vez, un proceso –de nuevo– de ascenso de lo abstracto a lo
concreto. Aquí se pone de relieve, otra vez, la importancia del método, tal y como señalábamos en la
introducción de este artículo. En ese sentido, la tarea de los marxistas hoy –como lo ha sido siempre–
es la de concretar para nuestros tiempos las líneas generales de la estrategia y de la organización
leninistas, enraizarlas en nuestras condiciones reales de existencia.
Pero, a pesar de la urgencia que nos impone esta época belicista, quisiéramos también hacer un
llamado a no precipitarnos: es importante no solo volver sobre nuestros clásicos y estudiarlos en
profundidad, sino también hacerlo sobre el conjunto de la historia del movimiento comunista y del
pensamiento marxista. Es importante ser capaces de penetrar los densos y oscuros velos que nos
dificultan estudiar con honestidad los distintos debates que se dieron tanto dentro como fuera de la
URSS,  así  como las  estrategias  y  tácticas  adoptadas por  los  partidos  comunistas.  Sin  dejar  de
intervenir, activamente y de manera militante, entre nuestra clase, tenemos sobre nuestros hombros
no solo la titánica tarea de convertirnos en cuadros «prácticos», en organizadores y dirigentes (en
tribunos populares, que diría Lenin), sino también la de estudiar en profundidad el conjunto de la
historia y del desarrollo del marxismo para ser capaces, en nuestros días, de volver a traducir al
lenguaje ordinario las palabras revolución, comunismo y dictadura del proletariado.

Notas:

En marzo publicamos en nuestra web el artículo«Introducción a la lógica dialéctica: el1.
método de ascenso de lo abstracto a lo concreto», en el que se exponía, de manera

https://paralavoz.com/apuntes-sobre-la-internacional-comunista/
https://paralavoz.com/introduccion-a-la-logica-dialectica-el-metodo-de-ascenso-de-lo-abstracto-a-lo-concreto/
https://paralavoz.com/introduccion-a-la-logica-dialectica-el-metodo-de-ascenso-de-lo-abstracto-a-lo-concreto/


introductoria, el método dialéctico utilizado por Marx, Engels y Lenin para el análisis de la
formación social capitalista.

Aunque no dejaremos de mencionar que en esta revista se han publicado varios artículos2.
que abordan algunos debates y entresijos de la historia soviética. Véase, por ejemplo,«El Lisitski
y Maiakovski en el arte soviético: 100 años de Para la voz», «Pašukanis, la teoría del derecho y
el marxismo (I): El debate en torno al derecho en la URSS», o «Una vindicación del Diamat:
¿Marxología o marxismo sistemático?».

Aunque hagamos referencia solamente a consejos obreros, no podemos olvidar que en Rusia3.
fueron también de campesinos y soldados y, en otros países como Alemania, de obreros y
soldados. Es el estudio de las clases actuantes en el proceso revolucionario y sus posibles
alianzas el que debe definir, en última instancia, el carácter de estos consejos, en cuyo centro
debe estar, necesariamente, la clase obrera, como desarrollaremos más adelante.

Lukács, G. (2024), Lenin: Estudio sobre la coherencia de su pensamiento, Verso, pp. 94–95.4.
Las cursivas son nuestras.

Marx, K. (2021), El Capital. Libro primero, Siglo XXI, p. 626.5.
El fetiche, en general, consiste en la identificación abstracta de dos cosas que son realmente6.

distintas. En concreto, se toma socialmente como una y la misma cosa, por un lado, un objeto
material (como una relación de producción) y, por otro lado, las formas ideales que la sociedad
se ha creado sobre el mismo objeto. Por ejemplo, se concibe que el crucifijo o la hostia
contienen a Dios, porque la idea fetichizada de Dios es indistinguible de esta clase de objetos; o
que la mercancía contiene su valor en su propia materialidad corpórea (se identifica, de modo
fetichizado, la forma ideal del valor con el cuerpo de la mercancía), en lugar de apreciar que el
valor es una relación social material cuya forma —el valor de cambio— es por completo ideal.
Sobre esta cuestión, recomendamos a modo de introducción el artículo «Contra el materialismo
vulgar (II): La categoría de lo ideal», publicado en esta misma revista.

En la introducción del artículo«¡A PESAR DE TODO! (Karl Liebknecht, 1919) y algunas7.
lecciones de la derrota espartaquista», se aborda de manera sucinta esta cuestión, en
particular en la relación entre Clase, Consejo y Partido.

Se publicó, hace poco, el artículo«Apuntes sobre la Internacional Comunista», en el que se8.
realiza una constructiva y documentada (auto)crítica de su trayectoria.

Un interesante artículo que analiza la clase obrera industrial en España es«Crepúsculo de los9.
bueyes: el proletariado no ha muerto».

De nuevo, véase«Apuntes sobre la Internacional Comunista».10.

https://paralavoz.com/el-lisitski-y-maiakovski-en-el-arte-sovietico/
https://paralavoz.com/el-lisitski-y-maiakovski-en-el-arte-sovietico/
https://paralavoz.com/pasunakis/
https://paralavoz.com/pasunakis/
https://paralavoz.com/una-vindicacion-del-diamat-marxologia-o-marxismo-sistematico/
https://paralavoz.com/una-vindicacion-del-diamat-marxologia-o-marxismo-sistematico/
https://paralavoz.com/contra-el-materialismo-vulgar-ii-la-categoria-de-lo-ideal/
https://paralavoz.com/contra-el-materialismo-vulgar-ii-la-categoria-de-lo-ideal/
https://paralavoz.com/a-pesar-de-todo-karl-liebknecht-1919-y-algunas-lecciones-de-la-derrota-espartaquista/
https://paralavoz.com/a-pesar-de-todo-karl-liebknecht-1919-y-algunas-lecciones-de-la-derrota-espartaquista/
https://paralavoz.com/apuntes-sobre-la-internacional-comunista/
https://paralavoz.com/crepusculo-de-los-bueyes/
https://paralavoz.com/crepusculo-de-los-bueyes/
https://paralavoz.com/apuntes-sobre-la-internacional-comunista/

