Victor Carrion

El fundamento politico del debate soviético

en torno a la estética marxista en los afios 60
- WP

Articulo liberado del «NUmero 1de PARA LA VOZ: 100 anos de arte y cultura
comunistar». Puede adquirirse el nUmero en fisico escribiendo a
contacto@paralavoz.com I. La importancia del debate tedrico soviético de
los anos 60 ¢ Qué trascendencia puede tener una discusion tedrica que
tuvo lugar hace ya 60 aflos en un pais hoy desaparecido? [...]




" El fundamento politico del debate soviético 5
j en torno a la estética marxista en los afos 60

Articulo liberado del «Ntimero 1 de PARA LA VOZ: 100 arios de arte y cultura
comunista». Puede adquirirse el ntimero en fisico escribiendo a

contac to@paralavoz .com

I. La importancia del debate teorico sovietico de los
anos 60

:Qué trascendencia puede tener una discusion tedrica que tuvo lugar hace ya
60 afios en un pais hoy desaparecido? ;Tiene alguna implicacién practica o
algun interés mas alla de la simple investigacion histérica? Como casi todo lo
relacionado con el periodo soviético, la opinién mas comun flucttia entre el
desdén y el menosprecio ante algo que se considera una pagina de un pasado
felizmente ya enterrado por la historia. Usualmente, los que suelen afirman
tales cosas son los mismos que hoy colocan como referente a Misses, Hayek y
Menger, o los que posan como innovadores y rupturistas citando a los
postestructuralistas franceses del Mayo del 68. Es decir, quienes parten de una

posicion partidista vinculada al anticomunismo y antisovietismo.

En realidad, el debate soviético de los afios 60 no nos es indiferente, por el
contrario, tiene una gran importancia para todos los militantes marxistas del
presente. Los afios 60 del siglo XX fueron una década crucial en el proceso
revolucionario soviético. En los afios 60 la Unidn Soviética se encontraba en
una encrucijada: existia el poderio econdémico, un alto nivel de conciencia en
gran parte de la poblacion y no solo la posibilidad, sino la necesidad de que la
construccion socialista pase a una nueva etapa y afronte tareas como la
eliminacién de la division del trabajo manual e intelectual o la superacion de
la circulacion monetaria, es decir, tareas que a nosotros, hoy en dia, no nos

parecen factibles, ni siquiera posibles.

Este no es el lugar para discutir si la posibilidad de paso del socialismo al

comunismo era o no era real y concreta en la URSS de mediados de siglo; para



" El fundamento politico del debate soviético 2
j en torno a la estética marxista en los afos 60

los fines de este articulo lo importante es dejar asentado que en esa época se
dieron desarrollos politicos, econémicos y tedricos que sembraron la semilla
de aquello que tuvo lugar durante la segunda mitad de los afios 80, es decir, las
semillas de la contrarrevolucién. Y, guste o no, la contrarrevolucion en la
URSS, con todas sus consecuencias, es el hecho histdorico que ha marcado el

final del siglo XX y los inicios del siglo XXI hasta nuestros dias.

Al posar nuestra mirada en la vida intelectual soviética de los 60, es facil
observar que en todos los ambitos la discusion se encendié con un
apasionamiento y aspereza que puede resultar desconcertante y, ciertamente,
muy lejana al placido e intrascendente intercambio de frases huecas al que
hoy estamos acostumbrados. En economia politica, la disputa entre
mercantilistas y antimercantilistas que se extendié desde 1950 hasta el periodo
de la perestroika, con el fatidico triunfo de los mercantilistas; en filosofia, la
lucha de quienes defendian las posiciones del marxismo-leninismo contra los
que deseaban reemplazar al marxismo por la légica matematica o la
cibernética y contra una nueva oleada de misticismo clerical-existencialista. El
filésofo Evald Iliénkov, en su afamada carta al Comité Central del PCUS,

describié el ambiente de la época:

[...] a medida que cae el ascendiente de la dialéctica materialista crece la
influencia de otras escuelas y concepciones mas abigarradas y

numerosas.

En las ciencias naturales esta el neopositivismo, esto es, la «légica»
(l6gica matematica) depurada de todo aspecto cosmovisivo filoséfico,
interpretada de manera puramente instrumental. A medida que los
naturalistas, pese a todo, realizan redadas en el area de los problemas
sociales humanistas operan con mucha frecuencia con términos de la

cibernética [...].

En las ciencias humanas muy a menudo encontramos lo otro, la



" El fundamento politico del debate soviético 4
j en torno a la estética marxista en los afos 60

construccion existencialista antropoldgica. En parte se puede
comprender como una reacciéon dada a la agresion matematico-
cibernética, como un intento de mantener la «irreductibilidad» del ser
humano, y de todos los conceptos vinculados con este, frente a la
«descripcion» cientifico-natural, matematica. Lamentablemente, esta
tendencia se desborda en la oposiciéon general al «racionalismo» [...]
combinado con las simpatias por Soloviov y Berdiaev llegando hasta el

cristianismo mas abiertamente baboso |[...].

Es decir, lo que tuvo lugar durante los afios 60 en la URSS fue una lucha a
muerte, una lucha entre quienes propugnaban la continuacién del proceso

revolucionario y los gérmenes intelectuales de la futura contrarrevolucion.

II. Los actores del debate estetico de los 60:
marxistas-leninistas, dogmaticos y sesenteros

En el arte y la teoria estético-filoséfica la situacion no era diferente a la
descrita en lineas anteriores. La animosidad llegé a los mismos niveles y, como

veremos, la dureza de las recriminaciones no era menor que en otras areas.

Es momento de senalar a las tendencias que protagonizaron esta lucha en el
campo de ideas, una lucha que no era sino el reflejo tedrico de la propia lucha

de clases en la URSS, la lucha entre revoluciéon y contrarrevolucion.

En primer lugar, tenemos a aquellos que defendieron la posiciéon marxista-
leninista, el principal entre ellos fue Mijail Lifschitz, pero también podemos

incluir a Evald Iliénkov, Mijail Ovsidnnikov, Avner Zis y Anatoli Kanarski.

En la orilla contraria nos encontramos con una especie particular, me refiero a
quienes defendieron puntos de vista socioldgicos vulgares en los afios 20, esto es,

esa peculiar esquematizacion del marxismo que se acercaba mas a los criterios



" El fundamento politico del debate soviético 5
j en torno a la estética marxista en los afos 60

del socidlogo aleman Karl Mannheim o del majista Alexander Bogdanov (tan
duramente criticado por Lenin en su libro Materialismo y empiriocriticismo) que
a la verdadera doctrina de Marx, Engels y Lenin; estos socidlogos vulgares,
cuando en los afos 30 se reafirmo la auténtica posiciéon marxista-leninista, se
adaptaron a los tiempos y con habilidad camalednica asumieron el ropaje del
dogmatismo y después del XX Congreso del PCUS en 1956 cambiaron una vez
mas su indumentaria, se convirtieron en liberales del deshielo. Entre estos

podemos nombrar a Alexander Dymschitz, Jakov Elsberg o Mijail Jrapchenko.

Junto a estos dogmaticos reconvertidos en liberales o, mas bien dicho, bajo su
proteccion, encontramos a los llamados intelectuales sesenteros, que hoy son
considerados de manera casi unanime como la fuerza intelectual de la
contrarrevolucion e inspiradores del proyecto antisoviético que se realizo en la
practica durante los afios de la Perestroika. Los sesenteros en sus primeros
afios se presentaron como renovadores del marxismo, humanistas
preocupados en problemas como la enajenacion y estudiosos de los escritos del
joven Marx, y acabaron, la mayor parte de ellos, abrazando el oscurantismo
religioso y la fe cristiana. Entre ellos estan Valentin Nepomniaschi, Yuri
Davidov y Grigori Pomerantz; de este ultimo es la cita: «el pueblo es bueno
mientras esta inmovil, sin meterse en la historia [...]. El pueblo inquieto, que se

amotina, pierde su alman».

III. ,Es la «vision subjetiva» una categoria de la
estetica marxista?

Es posible hacernos una idea de lo que sucedia a inicios de 1960 en el ambiente
intelectual soviético al leer un fragmento de la carta en la que Mijail Lifschitz
le recrimina a su antiguo colega Gueorgui Fridlender sus pasos en falso (desde
el punto de vista tedrico) y que constituye un certero diagnoéstico de la

situacion: «el principal peligro consiste en la carencia de ideologia, la falta de



" El fundamento politico del debate soviético
j en torno a la estética marxista en los afos 60

principios, el revisionismo abierto encubierto por la ortodoxia vocinglera».

Este es un problema al que Lifschitz se vio obligado a retornar una y otra vez, a
saber, el problema del eclecticismo de muchos viejos intelectuales capaces en
un momento de jurar fidelidad a la ortodoxia y al poco tiempo jugar al
liberalismo y coquetear con palabrejas de moda y con las nociones de la usual

sabiduria burguesa.

En 1964, el viejo Lifschitz not6 la peculiar aficion de muchos tedéricos soviéticos
por la palabra «visidon» para denotar un supuesto «principio» que caracteriza el
modo en que todo artista percibe al mundo. Cabe anotar que en ruso «vision»
no se refiere tanto al acto fisico de mirar o al proceso de percepcidn, sino que
es un término con carga religiosa referido a las visiones de profetas y santos.
De tal modo que este uso de la palabra «visidon» tenia la clara intencién de
afirmar la subjetividad incondicional de la percepcion, en otras palabras, el
uso de la palabra vision implicaba encerrar la percepcion del artista en su
subjetividad y una vez aceptada esta posicion seria imposible no aceptar la
agenda del oscurantismo burgués contemporaneo; en palabras de Lifschitz:
«[afirmar] que el hecho primicial de la conciencia es la ceguera, y no la vision,
la locura nocturna, y no un mundo comun unico para todos los despiertos, la

“vision subjetiva” y no la verdad reflejo de la realidad en la cabeza humanan.

La posicion marxista-leninista no consiste en transformar a la vision subjetiva
en principio de todo arte, sino en afirmar que los medios que los diversos
artistas tienen para reflejar el mundo, sus técnicas e ideas, estan
histéricamente condicionados, es decir, son objetivos, y por lo tanto todo
artista auténtico aspira a exponer el lenguaje sencillo y diafano de la realidad,
y las formas para hacerlo son multiples como son maultiples las
individualidades. Mijail Lifschitz, en su articulo «En el mundo de la estética»,

escribio al respecto:

El sol del artista no es el sol de la naturaleza, escribié Diderot. Como el



‘ El fundamento politico del debate soviético 7
j en torno a la estética marxista en los afos 60

ruisenor artificial no puede sustituir al ruisefior natural, a pesar de todas
sus ventajas, que cautivan al emperador chino, asi el arte en general,
hasta el dotado por la fuerza elemental del genio, no puede igualar a la
naturaleza. Pero esto es bueno. Sin esta diferencia entre lo naturalmente
irrepetible y su reiteracion en las distintas formas de la creacion
humana, incluyendo aqui también al proceso del pensamiento, y las
técnicas de la abstraccion real, sin esta distincion que crea tantos
problemas no puede existir un mundo humano, secundario en el marco
de la naturaleza [...]. La naturaleza, mas precisamente, la realidad viva,
incluyéndose aqui el mundo de la historia, es una escala comun para
todos los mundos artificiales creados por el ser humano con su peligrosa
inclinacion por la simplificaciéon desmedida, mecanica de la infinita

multiformidad de la vidal.

La médula de esta discusion es la oposicion entre monismo y pluralismo, es
decir, la cuestion de si el mundo es causa de si mismo o si existe un plano
supranatural que se presenta como causa externa de lo natural, y en su critica
de la moda de la «vision subjetiva», Mijail Lifschitz es tajante: «No existen dos
principios en la consciencia humana, el principio es uno: el reflejo de la

realidad objetivall».

Pero, jacaso esto no implica negar la individualidad, la originalidad y la
libertad de creacion? Todas estas cosas tan amadas, al menos de palabra, por
la intelectualidad burguesa. Esta fue aparentemente la preocupacion del
sesentero Valentin Nepomniaschi, en un articulo publicado en el afio 1964
como respuesta a las posiciones de Mijail Lifschitz. Para Nepomniaschi lo
principal es la individualidad del artista, solo esta individualidad garantiza
una creacion artistica verdadera que no es una simple y aburrida copia del
mundo, los sentidos para ser humanos son ante todo individuales y ellos
otorgan la «visidén», don exclusivo de los artistas, pues lo objetivo y lo subjetivo

son inseparables, Nepomniaschi, en su texto «El “absurdo de la originalidad” o



" El fundamento politico del debate soviético ﬂ
j en torno a la estética marxista en los afios 60
el “absurdo de la universalidad”», lo explica asi:

La practica demuestra que en el artista la asociacién concretamente
sensible se deja ver de manera mas o menos vaga, a menudo precede a los
vinculos logicamente establecidos entre los fenémenos, es decir, la
«interpretacién» de lo visible. La «visién» es esta aguda facultad
creadora, que no es idéntica ni al sentido «puro», ni al pensamiento
légico «puro», es en si la manifestacion [superior] y evidencia clara del
hecho de que el sentido humano y el pensamiento humano son

indisolublesl.

Curiosa concepcion que aunque se pretendia marxista guarda mas similitud
con l'intuition de Bergson, el antepredicativo de Husserl o la comunidn con el

ser de Berdiaev.

Mijail Lifschitz respondié a estas y otras criticas en su articulo polémico «En la
aldea del abuelo» (que no fue aceptado para su publicacién por ninguna
revista de la época debido a la censura), en el que sale al paso de las tesis que
colocan a la vision subjetiva como base de la individualidad, pues si esto fuera
asi, entonces tal posicion supondria que incluso lo mas arbitrario puede
presentarse como si fuese reflejo certero de la realidad, lo que tiene

consecuencias no solo en el arte, sino también en la politica:

He ahi, por ejemplo, a los socialistas occidentales, o de derecha, como
ahora se les llama. En la segunda mitad de los afos cincuenta todos ellos
cambiaron sus programas [...]. El marxismo, nos dicen ellos, inflige
demasiado dafio y ahora lo rechazamos por completo. Porque, si existen
leyes de la historia, como Marx afirmd, que conducen a un régimen de
vida socialista, entonces el hombre con su voluntad irracional no tiene a
donde ir [...]. Mejor trasladamos esta cuestion al area de la vision pura.

jAbajo la ideologia! jViva la mitologia!ll



" El fundamento politico del debate soviético
j en torno a la estética marxista en los afos 60

De manera que el escrito de Nepomniaschi era, en palabras de Lifschitz, una
ortodoxia postiza que al afirmar que lo subjetivo y lo objetivo son inseparables
olvidaba, convenientemente, sefialar en qué son inseparables y en qué no lo

son. Lifschitz continua:

Todo lo subjetivo depende plenamente de la realidad objetiva, asi como lo
subjetivo es propiedad del mundo material y su reflejo. No hay sujeto sin
objeto [...]. Si, lo objetivo y lo subjetivo se dividen y en ciertas relaciones
ellos incluso son opuestos. Sobre esto se basa toda la milenaria tradicion
materialista y con esta separacion empezd su desarrollo la ciencia
contemporanea cuando ella, en la persona de Galileo, Bacon y Descartes
trazo una rigurosa frontera entre nuestro mundo subjetivo y los rasgos

objetivos de la realidad real.

Lo que Nepomniaschi y otros olvidaban era que desde hacia siglos las
tendencias criticas con el materialismo se han esforzado por demostrar que lo
objetivo es inseparable de lo subjetivo y, a la vez, en bifurcar, en dar a lo
subjetivo existencia propia independiente de lo objetivo; tal es la esencia del

idealismo (en todas sus formas).

Esta discusion sobre la cuestion de la «vision subjetiva» es solo uno de tantos
momentos en el debate de los sesenta, pero en este breve episodio se ocultaba
algo mas. En una carta que data de 1963 dirigida a su buen amigo el critico de
arte checoslovaco Vladimir Dostal, Mijail Lifschitz sefiala que gente como
Nepomniaschi y otros, cobijados bajo el ala del antiguo dogmatico
reconvertido en liberal Jakov Elsberg, no eran mas que un grupo de polluelos
existencialistas a la Berdiaiev. ;No seria este un juicio exagerado e

intolerante? Lo veremos a continuacion.



" El fundamento politico del debate soviético 10
j en torno a la estética marxista en los afos 60

IV. El choque de ideas en torno al modernismo en los
anos 60

Un segundo asalto de este combate inici6 en 1966, cuando el periddico
Literaturnaya Gazieta publicé un ensayo de Mijail Lifschitz titulado: «;Por qué
no soy un modernista?». Las reacciones a este texto no se hicieron esperar, el
dogmatico reconvertido en liberal Alexander Dymschitz acusé a Lifschitz de
ignorar que en el modernismo existen muchos matices y, por eso, no tener el
necesario «enfoque diferenciado». Para Alexander Dymschitz el enfoque
leninista verdadero consistia en el apoyo a los modernistas progresistas y, en
tal sentido, la posicién sin compromisos que Mijail Lifschitz expresaba en su
articulo era consecuencia de una metodologia anticuadal. Esto dltimo
requiere una mayor explicacion. En la época, las acusaciones de Alexander
Dymschitz implicaban que «;Por qué no soy un modernista?» no se ajustaba a
una linea de convivencia pacifica con el modernismo (traslacién mecanica de
la politica exterior soviética al mundo de las artes) y al aseverar que la
metodologia aplicada en este escrito era anticuada, Dymschitz insinuaba que

el autor de «;Por qué no soy un modernista?» era un dogmatico, un estalinista.

Encontramos un tono similar de denuncia fiscal en la carta colectiva «jCuidado
con el artel»[, firmada, entre otros, por la poetisa Lidia Ginzburg. En esta carta
se sugeria que el articulo «;Por qué no soy un modernista?» suponia un
retorno a las persecuciones de los anos 30, a la condena injusta de artistas
sinceros. En su respuesta, titulada «jCuidado con la humanidad!»0, Lifschitz
dejo en evidencia que semejantes argumentos eluden el centro de la disputa
-la valoracion objetiva del lugar y rol historico del modernismo- y pueden
considerarse como la simple apelacion a argumentos demagdgicos y

sentimentales con el fin de evitar tratar los problemas esenciales.

Mucho mas importante que la carta «jCuidado con el arte!» fueron las tesis

esgrimidas por el sesentero Grigori Pomerantz en su articulo «;Quién sedujo a



" El fundamento politico del debate soviético 1
j en torno a la estética marxista en los afos 60

Caliban?», mismas que se resumen en lo siguiente: no se puede condenar al
modernismo ya que todo nuevo principio madura mediante la agresividad y el
nihilismo, y en los tiempos actuales el misticismo es un instrumento tutil para
luchar contra el racionalismo e, incluso, el arte moderno solo expresa el paso
de una racionalidad anticuada a otra mas avanzada. De alli que Pomerantz

sentencie: «una vida contrahecha es mejor que un cadaver logico».

Argumentaciones similares a las de Pomerantz las encontramos en el articulo
«Arte y racionalismo tecnoldgico», cuyo autor era otro sesentero, Yuri Davidov.
En este texto, Yuri Davidov se apoya en Tolstdi, Spengler, Nietzsche y Ortega y
Gasset para aseverar que el arte moderno nada tiene que ver con el
irracionalismo filos6fico o con la construccién de mitos, sino que, por el
contrario, es una emanacion de la Razén tecnolégica. ;Qué provoca la
decadencia del arte segun Yuri Davidov? La técnica, la tecnologia y, el
principal problema, la educacién artistica de masas que, segun €I, lleva al
formalismo, a convertir al arte en una simple féormula de técnicas. Para
Davidov, la creacion de escuelas artisticas abiertas a las amplias masas
inevitablemente convierte al arte en una fabrica, pues lo somete a la
tecnologizacion y racionalizacion, lo que significa la pérdida de eso que en el
arte es «<humano, demasiado humano». Entonces, para los sesenteros y
soviéticos liberales, el modernismo no era nada mas que la forma en que los
grandes artistas se resistian a la racionalizacién que enajena la
individualidad, una justa rebelién contra la armonia y el sentido comun,

contra toda estandarizacion y sacralizacion de cualquier valor estéticoll.

V. ;De queé trataba el debate (el individuo y las
masas) ?

A muchos, acostumbrados a la imagen de la vida intelectual soviética como

una monoétona retahila de dogmas controlados por burécratas, les sorprendera



" El fundamento politico del debate soviético 12
j en torno a la estética marxista en los afos 60

que textos como lo de Valentin Nepomniaschi, Grigori Pomerantz y Yuri
Davidov se publicaran en los medios mas prestigiosos y no solo eso, sino que
este tipo de ideas marcasen la tendencia dominante. Mas sorprendente atn es
saber que en la época las posiciones de los sesenteros al estilo de Yuri Davidov
eran consideradas de «izquierda», en tanto las posiciones de gente como

Ovsiannikov, Lifschitz o [liénkov eran vistas como de «derecha».

Ante esto surgen las preguntas: ;De qué trataba en realidad el debate? ;Qué
habia tras la discusion sobre la «vision subjetiva», la agresividad, el nihilismo
y misticismo en las artes? En mi opinidén, encontraremos la respuesta en un
analisis minucioso de los argumentos criticos que Mijail Lifschitz esgrimio
contra el modernismo en sus articulos y libros. Al responder a la pregunta:
¢Cual era la médula del famoso y polémico articulo «;Por qué no soy un
modernista?» que provoco reacciones tan airadas, y tantas discusiones y

criticas? En este breve y bello ensayo podemos leer:

[...] a mis ojos el modernismo se entronca con los hechos psicolégicos
mas tenebrosos de nuestra era. Con él se relacionan el culto a la fuerza, el
goce de destruir, el amor por la crueldad, la sed de una vida irreflexiva, la

obediencia ciegall.

Una afirmaciéon dura, tal vez muchos la juzgaran demasiado tajante, sin
embargo, esta posiciéon sin compromisos solo expresa que la critica al
modernismo contiene algo mas que una simple disputa por los gustos o
disgustos artisticos. ;Qué se esconde en la negacion del realismo, de la
mimesis, y de todas las formas creadas por el desarrollo artistico de milenios?
;Son solo extravagancias o implican algo mas? Segin Mijail Lifschitz el
objetivo del modernismo es el aplastamiento de la conciencia, la fuga a la
supersticion, negar toda asociacion del arte con la realidad de la vida en
nombre de la revuelta contra lo viejo, de la originalidad y de la creatividad. De

tal modo, si un dadaista como Kurt Schwitters escribié: «Todo lo que he



" El fundamento politico del debate soviético 13
j en torno a la estética marxista en los afos 60

escupido, todo eso sera arte, ya que soy un artista», entonces se establece una
peculiar jerarquia: arriba, los seres especiales, los dotados de la «vision
subjetiva» capaces de convertir un escupitajo (o una banana pegada con cinta
adhesiva en la pared) en una obra de arte suprema; abajo, la masa a la que se le

considera simplona y tosca, apegada al sentido comun y al realismo ingenuo.

En palabras del propio Mijail Lifschitz, los modernistas y toda la gente que
toma como principio la negacion del realismo y considera que toda la herencia

de miles de afios de desarrollo del arte es una falsedad obsoleta y cursi:

[...] no tiene derecho alguno a quejarse de la teoria de la «gran mentira»
en politica, de la mitologia creada con la ayuda de la radio, prensa y cine,
de la «<manipulacion» de la conciencia humana por parte de los poderosos

del mundo, del «conformismo» y cosas similares[l.

Quizas lo mas importante de la critica de Mijail Lifschitz al modernismo es su
planteamiento de que ninguna idea es solo una idea, toda idea tiene su correlato
en la vida social. Pese a las intenciones nobles de muchos artistas y tedricos, el
modernismo, con su apelaciéon a los instintos contra la razén, con su
suposicion de la existencia de una capa superior de hombres capaces de
convertir un escupitajo o un pedazo de basura en arte, se liga no con el ascenso
de las masas trabajadoras, sino con la reaccion del viejo mundo que busca
aplastar este movimiento revolucionario. A los seguidores del modernismo,

Lifschitz les pregunta:

;Deseabais la fuerza vital, os hartaba la civilizacion, huisteis de la razén
al sombrio mundo de los instintos, despreciabais a la masa en sus
esfuerzos por ir a los fundamentos elementales de la cultura, exigiais de
la mayoria el sometimiento ciego al llamado irracional del

superhombre?0

Esta alta matematica de pinturas abstractas, pop-art y teorias surrealistas,



" El fundamento politico del debate soviético 14
j en torno a la estética marxista en los afos 60

encuentra su correlato —puede que no deseado- en el puno de hierro, en las
muchedumbres que corren tras la carroza dando vivas a la —ya fallecida— reina
de Inglaterra. No obstante, existe otro aspecto en el modernismo que resulta
mas fundamental en su transformacién en un fenémeno de las tinieblas
contemporaneas. Cito en este momento un pasaje del articulo de M. Lifschitz,

«Fenomenologia de la lata de conserva»:

Cuando el capital somete la creacion espiritual a las leyes de la
produccién material, toda la perversidad de este régimen social, la
hipertrofia de las formas sociales que le es inherente, el aislamiento del
contenido real, se manifiesta en la febril convencionalidad que alcanza
dimensiones gigantescas. La obra del artista modernista, que en su lado
convencional posterga mas y mas el valor de la representacion de la vida,
es el objeto ideal para la especulacion. El capital entra en esta esfera
sirviéndose de las manchas de tinta de Pollock o de los recibos que Klein
daba a sus compradores en lugar de un cuadro, como simples signos del
valor, indiferentes en esencia con el mérito estético de la pintura. Ello no

incomoda al contenido real de la mercanciall.

El modernismo no es un fenémeno ajeno, sino que esta profundamente
vinculado con el parasitismo del capital financiero en el que el contenido, es
decir, el valor de uso de la produccién, es irrelevante, esto es, con ese mundo
del capital financiero en el que se forman enormes masas de capital ficticio y
que engendra una forma de arte que le es propia y adecuada. El arte sometido
al comercio depende mas de las reputaciones creadas por criticos, curadores y
aparatos de publicidad que permiten a los inversores colocar enormes masas
de dineros en bienes efimeros, la novedad es el valor principal que permite al
consumo convertirse en un acto vacio, ritual, una funcién mas del proceso de
venta que de por si no tiene mas sentido que comprar lo nuevo, simplemente

porque es nuevo.



" El fundamento politico del debate soviético 15
j en torno a la estética marxista en los afos 60

Y esta subyugacion del arte al capital financiero se entrelaza con un fatidico
giro en la conciencia de los artistas. Al analizar la famosa litografia de una
lata de sopa, maxima obra del conocido Andy Warhol, en el mismo texto

recientemente citado Mijail Lifschitz se pregunta qué diria esta lata si pudiera
hablar:

iYo soy una simple lata de conserva, y yo os hablo a vosotros que tenéis
oidos para escuchar! Os hablo a vosotros que os alejasteis de la verdadera
felicidad como algo que sale del estado elemental, inerte de la materia.
Pero vuestro principal crimen y vuestro infortunio consisten en que
pensais. Libraos de este infierno en la tierra, de toda idea y de toda
responsabilidad: he ahi el ideal de todo hombre contemporaneo. Sed
simples e irresponsables como la esttipida hojalata de la que estan hechas
las maquinas. De verdad os digo, venid a mi todos sufridos y

sobrecargados de problemas, jy yo os daré calma!ll

De modo que el modernismo es la capitulacion de la intelectualidad ante ese
monstruo animado que es el modo de produccién capitalista, ante las fuerzas
impersonales que parecen controlar inexorablemente la vida de cada
individuo. Ya no se quiere la conciencia de la impotencia del individuo aislado
ante la enorme maquinaria de las multinacionales y Estados burgueses, no se
quiere pensar en eso, se prefiere fugar a las formas agresivas e hipnéticas que

permiten olvidarlo todo. Lifschitz escribio al respecto:

La posicion del dada o del pop-art es el suicidio del espiritu o,
expresandolo cientificamente, el intento de salvarse del exceso de
retroalimentacion por medio de su contrario extremo, la desconexion

totall.

Asi, se crea un nuevo esnobismo. Todo se vuelve banal e intrascendente, nada
se toma en serio y todo se reduce a una pose. El propio arte abstracto en el que

el pintor lanza tarros de pintura al lienzo senala que el contenido ya no le



" El fundamento politico del debate soviético 16
j en torno a la estética marxista en los afos 60

importa a los artistas, lo importante es la pose que no solo permite escapar de
la realidad del capitalismo putrefacto, sino también asegurarse una jugosa

carrera con privilegios, dinero y fama.

Se puede decir que estas ideas de Lifschitz respecto del modernismo se ligan
con esa denuncia de la banalidad burguesa que se puede encontrar en
peliculas como La Nueva Babilonia y Don Quijote de Grigori Kozintsev, De gente y
de bestias de Serguéi Guerasimov o el documental EI fascismo cotidiano de Mijail
Romm. En La Nueva Babilonia podemos observar una escena en la que los
capitalistas asisten a la masacre de los comuneros en Paris tal y como si fuese
un dia de campo, y esto es ilustrativo de que la frivolidad de la burguesia y sus
cortesanos se liga intimamente con el talon de acero, con las formas mas

brutales de la dictadura de clase.

VI. Las previsiones de los marxistas-leninistas
sovieticos y la evolucion de los sesenteros hacia la
contrarrevolucion

Tras nuestra breve exposicién surgen las preguntas: ;Puede ser que Evald
Iliénkov exagerase al hablar de la renuncia del marxismo por parte de los
filésofos sesenteros en favor del positivismo y el clericalismo existencialista?
;Acaso no hizo gala Mijail Lifschitz de dogmatismo cuando en sus cartas
personales tacho a los jovenes intelectuales sesenteros como existencialistas
escondidos, como la regeneracion de las viejas ideas de los kadetes liberales?
La respuesta la tenemos en la trayectoria de los participes en el debate

estético.

En sus diarios personales, el citado Valentin Nepomniaschi, ya en los afios 60
dudaba de si era necesario ir por la senda del progreso, puesto que este
progreso cuesta demasiado y, por ello, pedia a la sociedad que se libere del

racionalismo demoniacoll. En los afnos 70, celebraba la irracionalidad y veia la



" El fundamento politico del debate soviético 17
j en torno a la estética marxista en los afos 60

esencia del ser humano en los fines no terrenalesO. En los afnos 90, condend los
70 afnios de materialismo, de cosmovision irreligiosa bolchevique cuyo pecado
fue hacer que el hombre crea que puede ser dios y someter al ser: «La principal
tragedia de la humanidad es que repudié o perdié a Dios», escribio

Nepomniaschi en sus diarios[l.

Yuri Davidov en los anos 60 condené a la Razoén tecnolégica, en los afios 80
abominaba al marxismo y vituperaba el «apocalipsis de la religién atea».
Retomando las ideas del pensador prerrevolucionario kadete Serguéi
Bulgakov, Davidov pontificé que el pecado del racionalismo fue una
divinizacion del ser humano que condujo a las pérfidas doctrinas
revolucionarias de Marx cuya unica aspiracion era destruir la religiéon y con
ello a la tinica fuente de la libertad individual que es la comunién con Cristo a

través de la Iglesiall.

El sesentero Grigori Pomerantz no esperd a la Perestroika, a finales de los afios
60 en un articulo publicado en el Samizdat afirmaba que la intelectualidad
para ser libre no debia buscar al pueblo, pues la misiéon del auténtico
intelectual es la busqueda del reino de Dios en nuestro interior. Para
Pomerantz los mejores intelectuales son los que viven sin ninguna raiz
popular, los que no abrigan esperanza alguna de ligarse al pueblo como fuente
de sabiduria. Al mismo tiempo, Pomerantz condena todo movimiento de
caracter popular: como ya citamos anteriormente, «el pueblo es bueno
mientras esta inmovil, sin meterse en la historia». Obviamente, Pomerantz fue
un destacado idedlogo liberal en tiempos de la Perestroika, un idedlogo que
veia en las masas populares una especie de subhumano «esclavizado por el

miedo, la envidia, la ofensa, el miedo y la sed de venganza».

Ante semejante evolucién quedan pocas dudas de que las valoraciones que los
marxistas soviéticos mas lucidos realizaron en la década de 1960 no eran

erroneas. Los jovenes marxistas sesenteros involucionaron rapidamente al



‘ El fundamento politico del debate soviético 18
j en torno a la estética marxista en los afos 60

clericalismo (o al liberalismo) y renegaron del marxismo-leninismo para
recuperar a Berdiaev, Struve y Stolipin. Y esto hace que las palabras de cierre
al ya referido articulo de Mijail Lifschitz «;Por qué no soy un modernista?»,

adquieran aun mas relevancia:

[...] la multitud comunista no necesita de los mitos enceguecedores. Ella
necesita de un pueblo que se conforma de personalidades conscientes. La
liberaciéon de cada uno es la condicion de la liberacion de todos, se dice
en el Manifiesto Comunista. He ahi porque estoy en contra de la asi
llamada nueva estética que bajo la apariencia del espiritu innovador le

trae a la masa las ideas viejas y crueles.



