
Artículo liberado del «Número 1 de PARA LA VOZ: 100 años de arte y cultura
comunista». Puede adquirirse el número en físico escribiendo a

contacto@paralavoz.com I. La importancia del debate teórico soviético de
los años 60 ¿Qué trascendencia puede tener una discusión teórica que

tuvo lugar hace ya 60 años en un país hoy desaparecido? […]

 ARTE  
 HISTORIA  

22 min. 

Víctor Carrión

El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60

07/07/2024



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 2

Artículo liberado del «Número 1 de PARA LA VOZ: 100 años de arte y cultura

comunista». Puede adquirirse el número en físico escribiendo a

contacto@paralavoz.com

I. La importancia del debate teórico soviético de los
años 60

¿Qué trascendencia puede tener una discusión teórica que tuvo lugar hace ya

60 años en un país hoy desaparecido? ¿Tiene alguna implicación práctica o

algún interés más allá de la simple investigación histórica? Como casi todo lo

relacionado con el período soviético, la opinión más común fluctúa entre el

desdén y el menosprecio ante algo que se considera una página de un pasado

felizmente ya enterrado por la historia. Usualmente, los que suelen afirman

tales cosas son los mismos que hoy colocan como referente a Misses, Hayek y

Menger,  o  los  que  posan  como  innovadores  y  rupturistas  citando  a  los

postestructuralistas franceses del Mayo del 68. Es decir, quienes parten de una

posición partidista vinculada al anticomunismo y antisovietismo.

En realidad, el debate soviético de los años 60 no nos es indiferente, por el

contrario, tiene una gran importancia para todos los militantes marxistas del

presente. Los años 60 del siglo XX fueron una década crucial en el proceso

revolucionario soviético. En los años 60 la Unión Soviética se encontraba en

una encrucijada: existía el poderío económico, un alto nivel de conciencia en

gran parte de la población y no solo la posibilidad, sino la necesidad de que la

construcción  socialista  pase  a  una  nueva  etapa  y  afronte  tareas  como  la

eliminación de la división del trabajo manual e intelectual o la superación de

la circulación monetaria, es decir, tareas que a nosotros, hoy en día, no nos

parecen factibles, ni siquiera posibles.

Este no es el lugar para discutir si la posibilidad de paso del socialismo al

comunismo era o no era real y concreta en la URSS de mediados de siglo; para



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 3

los fines de este artículo lo importante es dejar asentado que en esa época se

dieron desarrollos políticos, económicos y teóricos que sembraron la semilla

de aquello que tuvo lugar durante la segunda mitad de los años 80, es decir, las

semillas de la contrarrevolución. Y,  guste o no,  la contrarrevolución en la

URSS, con todas sus consecuencias, es el hecho histórico que ha marcado el

final del siglo XX y los inicios del siglo XXI hasta nuestros días.

Al posar nuestra mirada en la vida intelectual soviética de los 60, es fácil

observar  que  en  todos  los  ámbitos  la  discusión  se  encendió  con  un

apasionamiento y aspereza que puede resultar desconcertante y, ciertamente,

muy lejana al plácido e intrascendente intercambio de frases huecas al que

hoy  estamos  acostumbrados.  En  economía  política,  la  disputa  entre

mercantilistas y antimercantilistas que se extendió desde 1950 hasta el período

de la perestroika, con el fatídico triunfo de los mercantilistas; en filosofía, la

lucha de quienes defendían las posiciones del marxismo-leninismo contra los

que  deseaban  reemplazar  al  marxismo  por  la  lógica  matemática  o  la

cibernética y contra una nueva oleada de misticismo clerical-existencialista. El

filósofo  Évald  Iliénkov,  en  su  afamada carta  al  Comité  Central  del  PCUS,

describió el ambiente de la época:

[…] a medida que cae el ascendiente de la dialéctica materialista crece la

influencia  de  otras  escuelas  y  concepciones  más  abigarradas  y

numerosas.

En  las  ciencias  naturales  está  el  neopositivismo,  esto  es,  la  «lógica»

(lógica  matemática)  depurada  de  todo  aspecto  cosmovisivo  filosófico,

interpretada  de  manera  puramente  instrumental.  A  medida  que  los

naturalistas, pese a todo, realizan redadas en el área de los problemas

sociales humanistas operan con mucha frecuencia con términos de la

cibernética […].

En  las  ciencias  humanas  muy  a  menudo  encontramos  lo  otro,  la



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 4

construcción  existencialista  antropológica.  En  parte  se  puede

comprender  como  una  reacción  dada  a  la  agresión  matemático-

cibernética, como un intento de mantener la «irreductibilidad» del ser

humano,  y  de  todos  los  conceptos  vinculados  con  este,  frente  a  la

«descripción»  científico-natural,  matemática.  Lamentablemente,  esta

tendencia  se  desborda  en  la  oposición  general  al  «racionalismo»  […]

combinado con las simpatías por Soloviov y Berdiaev llegando hasta el

cristianismo más abiertamente baboso […].

Es decir, lo que tuvo lugar durante los años 60 en la URSS fue una lucha a

muerte, una lucha entre quienes propugnaban la continuación del proceso

revolucionario y los gérmenes intelectuales de la futura contrarrevolución.

II. Los actores del debate estético de los 60:
marxistas-leninistas, dogmáticos y sesenteros

En el  arte  y  la  teoría  estético-filosófica la  situación no era diferente  a  la

descrita en líneas anteriores. La animosidad llegó a los mismos niveles y, como

veremos, la dureza de las recriminaciones no era menor que en otras áreas.

Es momento de señalar a las tendencias que protagonizaron esta lucha en el

campo de ideas, una lucha que no era sino el reflejo teórico de la propia lucha

de clases en la URSS, la lucha entre revolución y contrarrevolución.

En primer lugar, tenemos a aquellos que defendieron la posición marxista-

leninista, el principal entre ellos fue Mijaíl Lifschitz, pero también podemos

incluir a Évald Iliénkov, Mijaíl Ovsiánnikov, Avner Zis y Anatoli Kanarski.

En la orilla contraria nos encontramos con una especie particular, me refiero a

quienes defendieron puntos de vista sociológicos vulgares en los años 20, esto es,

esa peculiar esquematización del marxismo que se acercaba más a los criterios



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 5

del sociólogo alemán Karl Mannheim o del majista Alexander Bogdánov (tan

duramente criticado por Lenin en su libro Materialismo y empiriocriticismo) que

a la verdadera doctrina de Marx, Engels y Lenin; estos sociólogos vulgares,

cuando en los años 30 se reafirmó la auténtica posición marxista-leninista, se

adaptaron a los tiempos y con habilidad camaleónica asumieron el ropaje del

dogmatismo y después del XX Congreso del PCUS en 1956 cambiaron una vez

más  su  indumentaria,  se  convirtieron  en  liberales  del  deshielo.  Entre  estos

podemos nombrar a Alexander Dymschitz, Jakov Elsberg o Mijaíl Jrapchenko.

Junto a estos dogmáticos reconvertidos en liberales o, más bien dicho, bajo su

protección,  encontramos a los llamados intelectuales  sesenteros,  que hoy son

considerados  de  manera  casi  unánime  como  la  fuerza  intelectual  de  la

contrarrevolución e inspiradores del proyecto antisoviético que se realizó en la

práctica durante los años de la Perestroika. Los sesenteros en sus primeros

años  se  presentaron  como  renovadores  del  marxismo,  humanistas

preocupados en problemas como la enajenación y estudiosos de los escritos del

joven Marx, y acabaron, la mayor parte de ellos, abrazando el oscurantismo

religioso  y  la  fe  cristiana.  Entre  ellos  están  Valentín  Nepomniaschi,  Yuri

Davídov y Grigori Pomerantz; de este último es la cita: «el pueblo es bueno

mientras está inmóvil, sin meterse en la historia […]. El pueblo inquieto, que se

amotina, pierde su alma».

III. ¿Es la «visión subjetiva» una categoría de la
estética marxista?

Es posible hacernos una idea de lo que sucedía a inicios de 1960 en el ambiente

intelectual soviético al leer un fragmento de la carta en la que Mijaíl Lifschitz

le recrimina a su antiguo colega Gueorgui Fridlender sus pasos en falso (desde

el  punto  de  vista  teórico)  y  que  constituye  un  certero  diagnóstico  de  la

situación: «el principal peligro consiste en la carencia de ideología, la falta de



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 6

principios, el revisionismo abierto encubierto por la ortodoxia vocinglera».

Este es un problema al que Lifschitz se vio obligado a retornar una y otra vez, a

saber, el problema del eclecticismo de muchos viejos intelectuales capaces en

un momento  de  jurar  fidelidad  a  la  ortodoxia  y  al  poco  tiempo jugar  al

liberalismo y coquetear con palabrejas de moda y con las nociones de la usual

sabiduría burguesa.

En 1964, el viejo Lifschitz notó la peculiar afición de muchos teóricos soviéticos

por la palabra «visión» para denotar un supuesto «principio» que caracteriza el

modo en que todo artista percibe al mundo. Cabe anotar que en ruso «visión»

no se refiere tanto al acto físico de mirar o al proceso de percepción, sino que

es un término con carga religiosa referido a las visiones de profetas y santos.

De tal modo que este uso de la palabra «visión» tenía la clara intención de

afirmar la subjetividad incondicional de la percepción, en otras palabras, el

uso de la palabra visión implicaba encerrar la percepción del artista en su

subjetividad y una vez aceptada esta posición sería imposible no aceptar la

agenda del oscurantismo burgués contemporáneo; en palabras de Lifschitz:

«[afirmar] que el hecho primicial de la conciencia es la ceguera, y no la visión,

la locura nocturna, y no un mundo común único para todos los despiertos, la

“visión subjetiva” y no la verdad reflejo de la realidad en la cabeza humana».

La posición marxista-leninista no consiste en transformar a la visión subjetiva

en principio de todo arte, sino en afirmar que los medios que los diversos

artistas  tienen  para  reflejar  el  mundo,  sus  técnicas  e  ideas,  están

históricamente  condicionados,  es  decir,  son objetivos,  y  por  lo  tanto  todo

artista auténtico aspira a exponer el lenguaje sencillo y diáfano de la realidad,

y  las  formas  para  hacerlo  son  múltiples  como  son  múltiples  las

individualidades. Mijaíl Lifschitz, en su artículo «En el mundo de la estética»,

escribió al respecto:

El sol del artista no es el sol de la naturaleza, escribió Diderot. Como el



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 7

ruiseñor artificial no puede sustituir al ruiseñor natural, a pesar de todas

sus ventajas, que cautivan al emperador chino, así el arte en general,

hasta el dotado por la fuerza elemental del genio, no puede igualar a la

naturaleza. Pero esto es bueno. Sin esta diferencia entre lo naturalmente

irrepetible  y  su  reiteración  en  las  distintas  formas  de  la  creación

humana,  incluyendo  aquí  también  al  proceso  del  pensamiento,  y  las

técnicas  de  la  abstracción  real,  sin  esta  distinción  que  crea  tantos

problemas no puede existir un mundo humano, secundario en el marco

de la naturaleza […]. La naturaleza, más precisamente, la realidad viva,

incluyéndose aquí el mundo de la historia, es una escala común para

todos los mundos artificiales creados por el ser humano con su peligrosa

inclinación  por  la  simplificación  desmedida,  mecánica  de  la  infinita

multiformidad de la vida⁠.

La médula de esta discusión es la oposición entre monismo y pluralismo, es

decir, la cuestión de si el mundo es causa de sí mismo o si existe un plano

supranatural que se presenta como causa externa de lo natural, y en su crítica

de la moda de la «visión subjetiva», Mijaíl Lifschitz es tajante: «No existen dos

principios  en la  consciencia  humana,  el  principio  es  uno:  el  reflejo  de  la

realidad objetiva⁠».

Pero,  ¿acaso  esto  no  implica  negar  la  individualidad,  la  originalidad y  la

libertad de creación? Todas estas cosas tan amadas, al menos de palabra, por

la  intelectualidad  burguesa.  Esta  fue  aparentemente  la  preocupación  del

sesentero Valentín Nepomniaschi,  en un artículo publicado en el año 1964

como respuesta a las posiciones de Mijaíl  Lifschitz.  Para Nepomniaschi lo

principal es la individualidad del artista, solo esta individualidad garantiza

una creación artística verdadera que no es una simple y aburrida copia del

mundo,  los  sentidos  para ser  humanos son ante  todo individuales  y  ellos

otorgan la «visión», don exclusivo de los artistas, pues lo objetivo y lo subjetivo

son inseparables, Nepomniaschi, en su texto «El “absurdo de la originalidad” o



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 8

el “absurdo de la universalidad”», lo explica así:

La  práctica  demuestra  que  en  el  artista  la  asociación concretamente

sensible se deja ver de manera más o menos vaga, a menudo precede a los

vínculos  lógicamente  establecidos  entre  los  fenómenos,  es  decir,  la

«interpretación»  de  lo  visible.  La  «visión»  es  esta  aguda  facultad

creadora,  que no es  idéntica ni  al  sentido «puro»,  ni  al  pensamiento

lógico «puro», es en sí la manifestación [superior] y evidencia clara del

hecho  de  que  el  sentido  humano  y  el  pensamiento  humano  son

indisolubles⁠.

Curiosa concepción que aunque se pretendía marxista guarda más similitud

con l’intuition de Bergson, el antepredicativo de Husserl o la comunión con el

ser de Berdiaev.

Mijaíl Lifschitz respondió a estas y otras críticas en su artículo polémico «En la

aldea  del  abuelo»  (que  no  fue  aceptado  para  su  publicación  por  ninguna

revista de la época debido a la censura), en el que sale al paso de las tesis que

colocan a la visión subjetiva como base de la individualidad, pues si esto fuera

así,  entonces  tal  posición  supondría  que  incluso  lo  más  arbitrario  puede

presentarse  como  si  fuese  reflejo  certero  de  la  realidad,  lo  que  tiene

consecuencias no solo en el arte, sino también en la política:

He ahí, por ejemplo, a los socialistas occidentales, o de derecha, como

ahora se les llama. En la segunda mitad de los años cincuenta todos ellos

cambiaron  sus  programas  […].  El  marxismo,  nos  dicen  ellos,  inflige

demasiado daño y ahora lo rechazamos por completo. Porque, si existen

leyes de la historia, como Marx afirmó, que conducen a un régimen de

vida socialista, entonces el hombre con su voluntad irracional no tiene a

donde ir […]. Mejor trasladamos esta cuestión al área de la visión pura.

¡Abajo la ideología! ¡Viva la mitología!⁠



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 9

De manera que el escrito de Nepomniaschi era, en palabras de Lifschitz, una

ortodoxia postiza que al afirmar que lo subjetivo y lo objetivo son inseparables

olvidaba, convenientemente, señalar en qué son inseparables y en qué no lo

son. Lifschitz continúa:

Todo lo subjetivo depende plenamente de la realidad objetiva, así como lo

subjetivo es propiedad del mundo material y su reflejo. No hay sujeto sin

objeto […]. Sí, lo objetivo y lo subjetivo se dividen y en ciertas relaciones

ellos incluso son opuestos. Sobre esto se basa toda la milenaria tradición

materialista  y  con  esta  separación  empezó  su  desarrollo  la  ciencia

contemporánea cuando ella, en la persona de Galileo, Bacon y Descartes

trazó una rigurosa frontera entre nuestro mundo subjetivo y los rasgos

objetivos de la realidad real.

Lo  que  Nepomniaschi  y  otros  olvidaban  era  que  desde  hacía  siglos  las

tendencias críticas con el materialismo se han esforzado por demostrar que lo

objetivo es inseparable de lo subjetivo y, a la vez, en bifurcar, en dar a lo

subjetivo existencia propia independiente de lo objetivo; tal es la esencia del

idealismo (en todas sus formas).

Esta discusión sobre la cuestión de la «visión subjetiva» es solo uno de tantos

momentos en el debate de los sesenta, pero en este breve episodio se ocultaba

algo más. En una carta que data de 1963 dirigida a su buen amigo el crítico de

arte  checoslovaco Vladimir  Dostal,  Mijaíl  Lifschitz  señala que gente como

Nepomniaschi  y  otros,  cobijados  bajo  el  ala  del  antiguo  dogmático

reconvertido en liberal Jakov Elsberg, no eran más que un grupo de polluelos

existencialistas  a  la  Berdiaiev.  ¿No  sería  este  un  juicio  exagerado  e

intolerante?  Lo  veremos  a  continuación.



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 10

IV. El choque de ideas en torno al modernismo en los
años 60

Un  segundo  asalto  de  este  combate  inició  en  1966,  cuando  el  periódico

Literaturnaya Gazieta publicó un ensayo de Mijaíl Lifschitz titulado: «¿Por qué

no soy un modernista?». Las reacciones a este texto no se hicieron esperar, el

dogmático reconvertido en liberal Alexander Dymschitz acusó a Lifschitz de

ignorar que en el modernismo existen muchos matices y, por eso, no tener el

necesario  «enfoque  diferenciado».  Para  Alexander  Dymschitz  el  enfoque

leninista verdadero consistía en el apoyo a los modernistas progresistas y, en

tal sentido, la posición sin compromisos que Mijaíl Lifschitz expresaba en su

artículo  era  consecuencia  de  una  metodología  anticuada⁠.  Esto  último

requiere una mayor explicación. En la época, las acusaciones de Alexander

Dymschitz implicaban que «¿Por qué no soy un modernista?» no se ajustaba a

una línea de convivencia pacífica con el modernismo (traslación mecánica de

la  política  exterior  soviética  al  mundo de  las  artes)  y  al  aseverar  que  la

metodología aplicada en este escrito era anticuada, Dymschitz insinuaba que

el autor de «¿Por qué no soy un modernista?» era un dogmático, un estalinista.

Encontramos un tono similar de denuncia fiscal en la carta colectiva «¡Cuidado

con el arte!»⁠, firmada, entre otros, por la poetisa Lidia Ginzburg. En esta carta

se  sugería  que  el  artículo  «¿Por  qué  no  soy  un  modernista?»  suponía  un

retorno a las persecuciones de los años 30, a la condena injusta de artistas

sinceros. En su respuesta, titulada «¡Cuidado con la humanidad!»⁠, Lifschitz

dejó en evidencia que semejantes argumentos eluden el centro de la disputa

–la valoración objetiva del lugar y rol histórico del modernismo– y pueden

considerarse  como  la  simple  apelación  a  argumentos  demagógicos  y

sentimentales  con  el  fin  de  evitar  tratar  los  problemas  esenciales.

Mucho más importante que la carta «¡Cuidado con el arte!» fueron las tesis

esgrimidas por el sesentero Grigori Pomerantz en su artículo «¿Quién sedujo a



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 11

Caliban?», mismas que se resumen en lo siguiente: no se puede condenar al

modernismo ya que todo nuevo principio madura mediante la agresividad y el

nihilismo, y en los tiempos actuales el misticismo es un instrumento útil para

luchar contra el racionalismo e, incluso, el arte moderno solo expresa el paso

de una racionalidad anticuada a otra más avanzada. De allí que Pomerantz

sentencie: «una vida contrahecha es mejor que un cadáver lógico».

Argumentaciones similares a las de Pomerantz las encontramos en el artículo

«Arte y racionalismo tecnológico», cuyo autor era otro sesentero, Yuri Davídov.

En este texto, Yuri Davídov se apoya en Tolstói, Spengler, Nietzsche y Ortega y

Gasset  para  aseverar  que  el  arte  moderno  nada  tiene  que  ver  con  el

irracionalismo filosófico  o  con la  construcción de  mitos,  sino  que,  por  el

contrario,  es  una  emanación  de  la  Razón  tecnológica.  ¿Qué  provoca  la

decadencia  del  arte  según  Yuri  Davídov?  La  técnica,  la  tecnología  y,  el

principal problema, la educación artística de masas que, según él,  lleva al

formalismo,  a  convertir  al  arte  en  una  simple  fórmula  de  técnicas.  Para

Davídov,  la  creación  de  escuelas  artísticas  abiertas  a  las  amplias  masas

inevitablemente  convierte  al  arte  en  una  fábrica,  pues  lo  somete  a  la

tecnologización y racionalización, lo que significa la pérdida de eso que en el

arte  es  «humano,  demasiado  humano».  Entonces,  para  los  sesenteros  y

soviéticos liberales, el modernismo no era nada más que la forma en que los

grandes  artistas  se  resistían  a  la  racionalización  que  enajena  la

individualidad,  una  justa  rebelión  contra  la  armonía  y  el  sentido  común,

contra toda estandarización y sacralización de cualquier valor estético⁠.

V. ¿De qué trataba el debate (el individuo y las
masas)?

A muchos, acostumbrados a la imagen de la vida intelectual soviética como

una monótona retahíla de dogmas controlados por burócratas, les sorprenderá



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 12

que  textos  como lo  de  Valentín  Nepomniaschi,  Grigori  Pomerantz  y  Yuri

Davídov se publicaran en los medios más prestigiosos y no solo eso, sino que

este tipo de ideas marcasen la tendencia dominante. Más sorprendente aún es

saber que en la época las posiciones de los sesenteros al estilo de Yuri Davídov

eran  consideradas  de  «izquierda»,  en  tanto  las  posiciones  de  gente  como

Ovsiánnikov, Lifschitz o Iliénkov eran vistas como de «derecha».

Ante esto surgen las preguntas: ¿De qué trataba en realidad el debate? ¿Qué

había tras la discusión sobre la «visión subjetiva», la agresividad, el nihilismo

y misticismo en las artes? En mi opinión, encontraremos la respuesta en un

análisis minucioso de los argumentos críticos que Mijaíl Lifschitz esgrimió

contra el modernismo en sus artículos y libros. Al responder a la pregunta:

¿Cuál  era la  médula del  famoso y  polémico artículo  «¿Por qué no soy un

modernista?»  que  provocó  reacciones  tan  airadas,  y  tantas  discusiones  y

críticas? En este breve y bello ensayo podemos leer:

[…] a mis ojos el modernismo se entronca con los hechos psicológicos

más tenebrosos de nuestra era. Con él se relacionan el culto a la fuerza, el

goce de destruir, el amor por la crueldad, la sed de una vida irreflexiva, la

obediencia ciega⁠.

Una  afirmación  dura,  tal  vez  muchos  la  juzgarán  demasiado  tajante,  sin

embargo,  esta  posición  sin  compromisos  solo  expresa  que  la  crítica  al

modernismo  contiene  algo  más  que  una  simple  disputa  por  los  gustos  o

disgustos  artísticos.  ¿Qué  se  esconde  en  la  negación  del  realismo,  de  la

mímesis, y de todas las formas creadas por el desarrollo artístico de milenios?

¿Son  solo  extravagancias  o  implican  algo  más?  Según  Mijaíl  Lifschitz  el

objetivo del modernismo es el aplastamiento de la conciencia, la fuga a la

superstición,  negar toda asociación del  arte con la realidad de la vida en

nombre de la revuelta contra lo viejo, de la originalidad y de la creatividad. De

tal  modo,  si  un dadaísta  como Kurt  Schwitters  escribió:  «Todo lo  que  he



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 13

escupido, todo eso será arte, ya que soy un artista», entonces se establece una

peculiar  jerarquía:  arriba,  los  seres  especiales,  los  dotados  de  la  «visión

subjetiva» capaces de convertir un escupitajo (o una banana pegada con cinta

adhesiva en la pared) en una obra de arte suprema; abajo, la masa a la que se le

considera simplona y tosca, apegada al sentido común y al realismo ingenuo.

En palabras del propio Mijaíl Lifschitz, los modernistas y toda la gente que

toma como principio la negación del realismo y considera que toda la herencia

de miles de años de desarrollo del arte es una falsedad obsoleta y cursi:

[…] no tiene derecho alguno a quejarse de la teoría de la «gran mentira»

en política, de la mitología creada con la ayuda de la radio, prensa y cine,

de la «manipulación» de la conciencia humana por parte de los poderosos

del mundo, del «conformismo» y cosas similares⁠.

Quizás lo más importante de la crítica de Mijaíl Lifschitz al modernismo es su

planteamiento de que ninguna idea es solo una idea, toda idea tiene su correlato

en la vida social. Pese a las intenciones nobles de muchos artistas y teóricos, el

modernismo,  con  su  apelación  a  los  instintos  contra  la  razón,  con  su

suposición  de  la  existencia  de  una  capa  superior  de  hombres  capaces  de

convertir un escupitajo o un pedazo de basura en arte, se liga no con el ascenso

de las masas trabajadoras, sino con la reacción del viejo mundo que busca

aplastar este movimiento revolucionario. A los seguidores del modernismo,

Lifschitz les pregunta:

¿Deseabais la fuerza vital, os hartaba la civilización, huisteis de la razón

al  sombrío  mundo  de  los  instintos,  despreciabais  a  la  masa  en  sus

esfuerzos por ir a los fundamentos elementales de la cultura, exigíais de

la  mayoría  el  sometimiento  ciego  al  llamado  irracional  del

superhombre?⁠

Esta alta matemática de pinturas abstractas,  pop-art  y  teorías surrealistas,



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 14

encuentra su correlato –puede que no deseado– en el puño de hierro, en las

muchedumbres que corren tras la carroza dando vivas a la –ya fallecida– reina

de Inglaterra. No obstante, existe otro aspecto en el modernismo que resulta

más  fundamental  en  su  transformación  en  un  fenómeno  de  las  tinieblas

contemporáneas. Cito en este momento un pasaje del artículo de M. Lifschitz,

«Fenomenología de la lata de conserva»:

Cuando  el  capital  somete  la  creación  espiritual  a  las  leyes  de  la

producción  material,  toda  la  perversidad  de  este  régimen  social,  la

hipertrofia de las formas sociales que le es inherente, el aislamiento del

contenido real, se manifiesta en la febril convencionalidad que alcanza

dimensiones gigantescas. La obra del artista modernista, que en su lado

convencional posterga más y más el valor de la representación de la vida,

es el objeto ideal para la especulación. El capital entra en esta esfera

sirviéndose de las manchas de tinta de Pollock o de los recibos que Klein

daba a sus compradores en lugar de un cuadro, como simples signos del

valor, indiferentes en esencia con el mérito estético de la pintura. Ello no

incomoda al contenido real de la mercancía⁠.

El  modernismo  no  es  un  fenómeno  ajeno,  sino  que  está  profundamente

vinculado con el parasitismo del capital financiero en el que el contenido, es

decir, el valor de uso de la producción, es irrelevante, esto es, con ese mundo

del capital financiero en el que se forman enormes masas de capital ficticio y

que engendra una forma de arte que le es propia y adecuada. El arte sometido

al comercio depende más de las reputaciones creadas por críticos, curadores y

aparatos de publicidad que permiten a los inversores colocar enormes masas

de dineros en bienes efímeros, la novedad es el valor principal que permite al

consumo convertirse en un acto vacío, ritual, una función más del proceso de

venta que de por sí no tiene más sentido que comprar lo nuevo, simplemente

porque es nuevo.



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 15

Y esta subyugación del arte al capital financiero se entrelaza con un fatídico

giro en la conciencia de los artistas. Al analizar la famosa litografía de una

lata de sopa,  máxima obra del  conocido Andy Warhol,  en el  mismo texto

recientemente citado Mijaíl Lifschitz se pregunta qué diría esta lata si pudiera

hablar:

¡Yo soy una simple lata de conserva, y yo os hablo a vosotros que tenéis

oídos para escuchar! Os hablo a vosotros que os alejasteis de la verdadera

felicidad como algo que sale del estado elemental, inerte de la materia.

Pero  vuestro  principal  crimen y  vuestro  infortunio  consisten  en  que

pensáis.  Libraos de este infierno en la tierra,  de toda idea y de toda

responsabilidad:  he  ahí  el  ideal  de  todo hombre contemporáneo.  Sed

simples e irresponsables como la estúpida hojalata de la que están hechas

las  máquinas.  De  verdad  os  digo,  venid  a  mí  todos  sufridos  y

sobrecargados de problemas, ¡y yo os daré calma!⁠

De modo que el modernismo es la capitulación de la intelectualidad ante ese

monstruo animado que es el modo de producción capitalista, ante las fuerzas

impersonales  que  parecen  controlar  inexorablemente  la  vida  de  cada

individuo. Ya no se quiere la conciencia de la impotencia del individuo aislado

ante la enorme maquinaria de las multinacionales y Estados burgueses, no se

quiere pensar en eso, se prefiere fugar a las formas agresivas e hipnóticas que

permiten olvidarlo todo. Lifschitz escribió al respecto:

La  posición  del  dadá  o  del  pop-art  es  el  suicidio  del  espíritu  o,

expresándolo  científicamente,  el  intento  de  salvarse  del  exceso  de

retroalimentación por medio de su contrario extremo, la desconexión

total⁠.

Así, se crea un nuevo esnobismo. Todo se vuelve banal e intrascendente, nada

se toma en serio y todo se reduce a una pose. El propio arte abstracto en el que

el pintor lanza tarros de pintura al lienzo señala que el contenido ya no le



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 16

importa a los artistas, lo importante es la pose que no solo permite escapar de

la realidad del capitalismo putrefacto, sino también asegurarse una jugosa

carrera con privilegios, dinero y fama.

Se puede decir que estas ideas de Lifschitz respecto del modernismo se ligan

con  esa  denuncia  de  la  banalidad  burguesa  que  se  puede  encontrar  en

películas como La Nueva Babilonia y Don Quijote de Grigori Kozintsev, De gente y

de bestias de Serguéi Guerásimov o el documental El fascismo cotidiano de Mijaíl

Romm. En La Nueva Babilonia  podemos observar una escena en la que los

capitalistas asisten a la masacre de los comuneros en París tal y como si fuese

un día de campo, y esto es ilustrativo de que la frivolidad de la burguesía y sus

cortesanos  se  liga  íntimamente  con el  talón  de  acero,  con las  formas más

brutales de la dictadura de clase.

VI. Las previsiones de los marxistas-leninistas
soviéticos y la evolución de los sesenteros hacia la
contrarrevolución

Tras nuestra breve exposición surgen las preguntas:  ¿Puede ser que Évald

Iliénkov exagerase al hablar de la renuncia del marxismo por parte de los

filósofos sesenteros en favor del positivismo y el clericalismo existencialista?

¿Acaso no hizo gala Mijaíl  Lifschitz  de dogmatismo cuando en sus cartas

personales tachó a los jóvenes intelectuales sesenteros como existencialistas

escondidos, como la regeneración de las viejas ideas de los kadetes liberales?

La  respuesta  la  tenemos  en  la  trayectoria  de  los  partícipes  en  el  debate

estético.

En sus diarios personales, el citado Valentín Nepomniaschi, ya en los años 60

dudaba de si  era  necesario  ir  por  la  senda del  progreso,  puesto  que este

progreso cuesta demasiado y, por ello, pedía a la sociedad que se libere del

racionalismo demoníaco⁠. En los años 70, celebraba la irracionalidad y veía la



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 17

esencia del ser humano en los fines no terrenales⁠. En los años 90, condenó los

70 años de materialismo, de cosmovisión irreligiosa bolchevique cuyo pecado

fue hacer que el hombre crea que puede ser dios y someter al ser: «La principal

tragedia  de  la  humanidad  es  que  repudió  o  perdió  a  Dios»,  escribió

Nepomniaschi en sus diarios⁠.

Yuri Davídov en los años 60 condenó a la Razón tecnológica, en los años 80

abominaba al  marxismo y  vituperaba  el  «apocalipsis  de  la  religión atea».

Retomando  las  ideas  del  pensador  prerrevolucionario  kadete  Serguéi

Bulgákov,  Davídov  pontificó  que  el  pecado  del  racionalismo  fue  una

divinización  del  ser  humano  que  condujo  a  las  pérfidas  doctrinas

revolucionarias de Marx cuya única aspiración era destruir la religión y con

ello a la única fuente de la libertad individual que es la comunión con Cristo a

través de la Iglesia⁠.

El sesentero Grigori Pomerantz no esperó a la Perestroika, a finales de los años

60 en un artículo publicado en el Samizdat  afirmaba que la intelectualidad

para  ser  libre  no  debía  buscar  al  pueblo,  pues  la  misión  del  auténtico

intelectual  es  la  búsqueda  del  reino  de  Dios  en  nuestro  interior.  Para

Pomerantz  los  mejores  intelectuales  son  los  que  viven  sin  ninguna  raíz

popular, los que no abrigan esperanza alguna de ligarse al pueblo como fuente

de  sabiduría.  Al  mismo  tiempo,  Pomerantz  condena  todo  movimiento  de

carácter  popular:  como  ya  citamos  anteriormente,  «el  pueblo  es  bueno

mientras está inmóvil, sin meterse en la historia». Obviamente, Pomerantz fue

un destacado ideólogo liberal en tiempos de la Perestroika, un ideólogo que

veía en las masas populares una especie de subhumano «esclavizado por el

miedo, la envidia, la ofensa, el miedo y la sed de venganza».

Ante semejante evolución quedan pocas dudas de que las valoraciones que los

marxistas soviéticos más lúcidos realizaron en la  década de 1960 no eran

erróneas.  Los  jóvenes  marxistas  sesenteros  involucionaron rápidamente  al



El fundamento político del debate soviético
en torno a la estética marxista en los años 60 18

clericalismo  (o  al  liberalismo)  y  renegaron  del  marxismo-leninismo  para

recuperar a Berdiaev, Struve y Stolipin. Y esto hace que las palabras de cierre

al ya referido artículo de Mijaíl Lifschitz «¿Por qué no soy un modernista?»,

adquieran aún más relevancia:

[…] la multitud comunista no necesita de los mitos enceguecedores. Ella

necesita de un pueblo que se conforma de personalidades conscientes. La

liberación de cada uno es la condición de la liberación de todos, se dice

en  el  Manifiesto  Comunista.  He  ahí  porque  estoy  en  contra  de  la  así

llamada nueva estética que bajo la apariencia del espíritu innovador le

trae a la masa las ideas viejas y crueles.


