PRUEBA PDF

Esto es un texto de prueba en la primera pagina.

Si ves esto, WriteHTML esta funcionando correctamente.



-

MM\\\\
A '
Y7700 M 1m m

7 I

Fetichismo, reproduccion ideolégica y
conciencia comunista: un estudio de lo ideal

Nolito Ferreira 09/05/2025
FILOSOFIA - POLITICA

Articulo liberado del «Numero 2 de PARA LA VOZ: El materialismo militante de Lenin e Iliénkov».

1. La filosofia como ldgica del pensamiento

+Qué es la filosofia? Esta pregunta ha sido respondida de todas las formas posibles y, atin asi,
sigue siendo objeto de debate. Es verdaderamente curioso como una disciplina milenaria
como la filosofia no ha podido establecer aun su propio objeto (u objetos) de estudio sin
generar grandes polémicas al respecto. Estas polémicas se agudizaron con la aparicion y
desarrollo de las ciencias modernas, que poco a poco fueron desplazando a la filosofia en sus
respectivos campos de investigacion.

Para el marxismo, la filosofia no es un campo genérico del saber, un «aprender a pensar» o a
«reflexionar», como tantas veces se nos repetia en la escuela. Tampoco se trata de un cuerpo
tedrico inventado por algun genial filésofo que, desde su torre de marfil, ha sido capaz de
inventar o descubrir ideas eternas e inmutables sobre la moral, la justicia o lo que fuera. La
filosofia no es tampoco una «ciencia de ciencias», situada por encima de ellas para darles
cohesion externa. Por el contrario, la filosofia marxista es concebida por Marx, Engels, Lenin
y los mas avanzados pensadores del marxismo-leninismo soviético (Rosental, Iliénkov,
Bosenko, etc.), especificamente como ciencia del pensamiento, como aquel campo de estudio de
las categorias del conocimiento cientifico.

En ese sentido, cuando decimos, con Lukacs, que la ortodoxia marxista reside en el método



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

Y1) .
dialéctico materialista, le estamos dando a la filosofia un lugar central en el cuerpo te(')rilgf)al >
del marxismo, puesto que es ella -la filosofia— la que estudia y descubre las categorias que
son utilizadas por el método dialéctico: lo ideal y lo material; lo objetivo y lo subjetivo; lo
abstracto y lo concreto; lo general y lo particular; lo esencial y lo fenoménico; etc. Sin un
conocimiento profundo de este sistema de categorias filoséficas nos vemos desarmados para
afrontar la realidad que nos envuelve y comprenderla en su complejidad y concreciéon y, por
tanto, nos vemos abocados a reutilizar formulas caducas; entramos, asi, en el lodazal del
mecanicismo y del dogmatismo. No por nada decia Engels que quienes no estudian la
filosofia son «esclavos precisamente de los peores residuos vulgarizados de la peor de las
filosofias».[0Dialéctica de la naturaleza, p. 177.

El estudio del método dialéctico, de la manera en la que reflejar de forma acertada y concreta
el mundo objetivo que nos rodea en nuestra conciencia, es necesario precisamente porque ese
reflejo no es ni inmediato ni carente de cierta refraccion social; de lo contrario, la ciencia no
seria necesaria, ya que la realidad objetiva se nos presentaria tal cual es sin necesidad de
investigarla. La ldgica dialéctica se encuentra precisamente en la interseccion entre lo
material y lo ideal, y su papel es el de despejar los puentes que unen ambos mundos —que no
son dos mundos, sino uno solo que se despliega en dos- en una sola totalidad. Pero en ese
claroscuro surgen los monstruos, y las ideas mas irracionales y tenebrosas cobran vida y se
reproducen como una epidemia. En La ideologia alemana, escriben asi Marx y Engels:

Cada nueva clase que pasa a ocupar el puesto de la que domind antes de ella se ve
obligada, para poder sacar adelante los fines que persigue, a presentar su propio
interés como el interés comun de todos los miembros de la sociedad, es decir,
expresando esto mismo en términos ideales, a imprimir a sus ideas la forma de lo
general, a presentar estas ideas como las unicas racionales y dotadas de vigencia
absoluta.00Marx, K., y Engels, F. (1974), La ideologia alemana, Ediciones Pueblos Unidos,

p.52.”

El problema a resolver aqui es: ;de qué forma concreta esas ideas se convierten en
¢
hegemodnicas? ;Como brotan, de la produccion material de una sociedad, las formas ideales
é
que la legitiman? ;Cémo reproduce una clase dominada las ideas de la clase dominante?
Estas son, precisamente, las preguntas que intentaré resolver en este articulo.

2. Lo ideal y sus formas fetichizadas

2.1. Definicion gnoseoldgica de idea y materia

«Estamos obligados», dice Iliénkov, «a definir la categoria de “lo ideal” en su forma universal
y no mediante la indicacion de una variedad particular suya»,Iliénkov, E., «Dialéctica de lo
ideal», en OOEE, Dos Cuadrados, tomo I, p. 254.> del mismo modo que no podemos definir la
categoria de «lo material» simplemente enumerando algunas de sus representaciones. Si
decimos, por ejemplo, que lo material es sinénimo de corpéreo, estamos obligados a entender
las relaciones sociales como ideales; es mas, estamos obligados a considerar el tiempo, la
materia oscura, la fuerza de la gravedad, etc., como fendmenos ideales. Cualquier tipo de
concepcion tedrica que asuma estos postulados no puede mas que ser idealista en el sentido
filosofico de la palabra.



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

b , , L el
La forma mas coherente de abordar estas dos categorias es desde una perspectiva dialéctica,
esto es, en la relacion de la una con la otra: como un par categorial. Lo ideal es todo aquello
que no es material, y viceversa; se excluyen mutuamente, pero a su vez se presuponen. Se

trata, por tanto, de una unidad de contrarios.

Es por esto que cuando Engels apela al «problema fundamental de la filosofia» se refiere a la
relacion entre el pensary el ser, esto es, entre la idea y la materia. Y es por eso mismo que
define el materialismo como una «interpretacion determinada de las relaciones entre el espiritu
y la materia»,[(0Engels, Feuerbach y el fin..." en la que la materia es «primaria» frente al
espiritu (la idea); esto es, lo ideal surge como producto de lo material y se le opone como algo
distinto. Asi lo sintetiza el filésofo soviético Valeri Bosenko: «<Engendrada desde lo material,
lo practico, la conciencia no puede pretender una existencia autdbnoma que se encuentra en
relaciones externas con el ser».0Bosenko, V., El proceso de formacion de la teoria, Edithor, p. 51.
° Este es el principio monista del materialismo dialéctico: lo ideal, el espiritu, la conciencia,
surge de lo material, del ser, de las relaciones sociales realmente existentes; lo ideal es un
momento de la produccion social del ser humano.

Este es, ademas, el fundamento materialista de lo que acabé por llamarse teoria marxista del
reflejo, que no es sino la denominacion de los estudios marxistas en torno a la relacion entre
lo ideal y lo material. Asi lo expresa Lenin en Materialismo y empiriocriticismo: «Que la
conciencia en general refleja el ser, es una tesis general de todo materialismo. Y no es posible
no ver su conexion directa e indisoluble con la tesis del materialismo historico que dice: la
conciencia social refleja el ser social». La propia teoria del reflejo presupone la existencia del
mundo objetivo, pues «el reflejo no puede existir sin lo reflejado». Es en ese sentido que, para
Marx, lo ideal «no es otra cosa que lo material, transpuesto en la cabeza humana y
transformado en ella». Huelga decir que, como ya dej6 suficientemente claro Lenin, cuando
hablamos de reflejo hablamos de la conciencia social. Por su parte, Iliénkov lo explica con
claridad: «en filosofia la discusion no se centra exclusivamente (ni siquiera en gran medida)
en la relacion de la conciencia individual “con todo lo demas”, sino principalmente en la
relacion de la conciencia social [...] con el mundo exterior a ella».OO0Iliénkov, E., «Dialéctica
leninista y la metafisica del leninismo», en OOEE, tomo II, Dos Cuadrados, p. 91.°

Son, sin embargo, demasiado comunes las criticas de marxistas «occidentales» a la
concepcion del reflejo, argumentando, como por ejemplo Sgren Mau, que se trata de «una
vuelta al materialismo abstracto premarxiano»,[(1Mau, S., Coaccion muda, Verso, p. 147.” un
reflejo «pasivo» o «inmediato» de la realidad objetiva en la mente humana. Se trata, sin
embargo, de una critica elaborada sobre un mufeco de paja. Precisamente porque el reflejo
no es ni pasivo ni inmediato ni simplemente individual, se hace necesaria la ciencia para la
comprension de la realidad; es precisamente por eso que Lenin estudia la dialéctica entre el
conocimiento relativo y absoluto en su tan despreciado Materialismo y empiriocriticismo (al
estudio profundo y concreto del aspecto dialéctico de este libro, por cierto, Iliénkov dedicé su
obra La dialéctica leninista y la metafisica del positivismo). Lenin argumenta, siguiendo a Engels,
que la verdad objetiva combina un momento de relatividad y un momento de verdad absoluta, y
que la verdad absoluta se descubre paso a paso a través de verdades relativas, en un largo
proceso de comprension de las sociedades humanas, del mundo y del universo. Si el reflejo
fuese inmediato o pasivo, nada de esto tendria sentido.

No seria necesario responder a estas criticas si dichos autores se tomasen en serio el



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

Y1) .
riquisimo desarrollo tedrico del leninismo o del marxismo «soviético», que nada tiene qulgeéle|r5
con esa concepcion insultantemente infantil del reflejo. Vale decir que no era ni el objetivo ni
el papel de Lenin elaborar de forma muy desarrollada la teoria marxista del reflejo en
Materialismo y empiriocriticismo, sino defender su fundamento contra las distintas
concepciones idealistas y empiristas que pretendian hacerse pasar por marxismo. En el
contexto de la URSS, no fueron sino cientos y miles de marxistas los que profundizaron mas
tarde en el estudio de la relacion entre el ser y la conciencia. Por mencionar solo a unos pocos
de los mas conocidos: Vygotski, Rubinstein, Ledntiev y Mescheryakov desde la psicologia;
Lifschitz desde la estética; Yuri Zhdanov y Bonifaty Kedrov desde las «ciencias naturales»;
Rosental, Iliénkov y Bosenko desde la filosofia.

En cualquier caso, no entraré especificamente en esta polémica. Espero que sirva este
articulo en general como una muestra de la profundidad de los estudios marxistas en torno a
la relacion entre lo ideal y lo material y de la tan denostada teoria marxista del reflejo.

2.2. Lo ideal en EI Capital de Marx

Veamos, entonces, sin olvidar las premisas materialistas arriba expuestas, qué es lo ideal.
Iliénkov, que conoce tan bien como Marx la filosofia clasica alemana y la obra de Hegel,
repara en ciertas categorias (como, en este caso, lo ideal; pero también en otras como «lo
abstracto», «lo concreto», «lo particular» y «lo general», etc.) que emplea Marx a lo largo de
su investigacion en El Capital; categorias que, si uno no esta familiarizado con su significado
dialéctico, pueden ser simplemente dejadas de lado como mera terminologia filoséfica o
expresiones sin mucha importancia.

Sin embargo, no solo en el apartado sobre el fetichismo de la mercancia, sino especialmente
en el analisis del valor de cambio de una mercancia como la expresion de su valor, es que Marx
se ve obligado a obrar con la categoria de lo ideal en su significado dialéctico-materialista. Al
adentrarse en el analisis del valor, Marx descubre que su sustancia es el trabajo humano: el
valor es trabajo objetivado, realizado. Y este trabajo, en su forma concreta, cristaliza en la
produccion de valores de uso, esto es, en cuerpos materiales con utilidad. El producto del
trabajo concreto es un cuerpo material nuevo (como una silla) realizado a partir de los
medios de produccién (herramientas, recursos, materiales auxiliares, etc.; como, por ejemplo
una sierra, madera, y unos clavos) utilizados por la fuerza de trabajo, por el productor, quien,
al mismo tiempo, mediante su trabajo abstracto produce el valor de la silla.

Pero un producto solamente asume su forma de mercancia si este fue producido para ser
llevado al mercado a intercambiarse por alguna otra mercancia equivalente. Un pequefio
campesino, por ejemplo, que produce para su autosuficiencia, crea productos (valores de uso
como por ejemplo comida, ropa, muebles...) pero no mercancias, ya que los produce para su
propia familia o comunidad pero no para el mercado. Sea como sea, en términos generales,
las mercancias que se encuentran en el mercado se enfrentan entre ellas (se intercambian) de
acuerdo a su valor; se trata, por tanto, de un intercambio entre equivalentes (estamos, codmo
no, en el maximo nivel de abstraccion del intercambio de valores, no de precios de
produccion ni de mercado; cualquier excepcidon que podamos pensar en este nivel debe ser
abordado en su correspondiente nivel de concrecidn, no aqui).

Las mercancias se intercambian por su valor incluso aunque los propios productores que



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

b ideal | 6
intercambian sus mercancias no necesariamente sean conscientes de ello; se trata de una
relacion social generalizada por la gran industria capitalista. Si las mercancias no se
intercambiasen de acuerdo a su valor, su intercambio solo podria darse o bien sobre la base
de la violencia y el monopolio —que no podemos tener en cuenta en este nivel de abstraccion-,
o bien sobre la base de la estafa generalizada, lo cual no tiene fundamento histérico ni légico
(tedrico). Sin embargo, a pesar de que las mercancias se intercambien por su valor, este no
aparece por si mismo, de forma directa. El valor de una mercancia aparece siempre
expresado en el valor de cambio de otra mercancia.

Si presuponemos la existencia del dinero como equivalente general, es decir, como un tipo
especial de mercancia que puede ser intercambiada indiferentemente por cualquier otra,
entonces vemos que las mercancias expresan su valor a través de la cantidad de dinero por la
que se intercambian (es decir, por su valor de cambio). La mercancia no expresa su valor por
si misma, tiene que ser puesta en relacion con otra mercancia (con el «mundo de las
mercancias» en general) para llegar a conocer su valor. Si decimos que «esta silla vale diez
euros», estamos poniendo en relacion la mercancia silla con la mercancia dinero (diez euros),
con el equivalente general de las mercancias (por tanto, de forma indirecta, con todas las demas
mercancias en el mercado). Decir que «esta silla vale esta silla» es una tautologia que no
conduce a la revelacion de ningun valor.

;Y qué tiene que ver todo esto con lo ideal? Pues bien, la relacion de representacion es
precisamente lo que caracteriza lo ideal. Asi lo explica Iliénkov:

La moneda no se representa a si misma, sino a un “otro”, en el mismo sentido en que el
diplomatico no se representa a si mismo, sino al pais que le entrega poderes
plenipotenciarios. Lo mismo ocurre con las palabras, los simbolos o signos verbales y
con la conjuncion de tales signos y su esquema sintactico.

Precisamente esta relacion de representacion, en la que una cosa sensorialmente
perceptible, sin dejar de ser ella misma, realiza el papel o la funcion de representante de otra
cosa diferente [...]. En la tradicion terminoldgica hegeliana, esta relacion recibio el titulo de
“idealidad”.O1liénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», p. 301. (Las cursivas son mias).”

Lo ideal, por tanto, se descubre aqui, de acuerdo a la tradicion filoséfica dialéctica, como una
relacion de representacion en la que un cuerpo material adopta una forma ideal distinta a su
materialidad como tal (es decir, distinta a su forma corpdéreamente material), lo que hace que
la persona culta (esto es, la persona que comprende la forma ideal del cuerpo con el que
interactua) se relacione con dicho cuerpo de una manera determinada. Pensemos, por
ejemplo, en un semaforo: que un semaforo esté en color verde o rojo no me impide
fisicamente cruzar la calle; yo decido no cruzar cuando esta en rojo (en caso de respetar las
normas de trafico) porque soy capaz de comprender la idea encarnada en la luz roja del
semaforo, una idea que es social y por tanto objetiva (diferenciable del sujeto individual) en
tanto que el conjunto de sujetos individuales idealiza de la misma forma aquel cuerpo
material y actuia de acuerdo a su idealidad.

Exactamente lo mismo ocurre con el intercambio de mercancias. En El Capital leemos que «los
valores de uso constituyen el contenido material de la riqueza», y que «son a la vez los
portadores materiales del valor de cambio».(0Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 84.° Pero el



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

b ideal | 7
valor de cambio como tal es no-material (por tanto, es ideal): cuando llevamos una mercancia
al mercado, esta reviste a su contenido material (el valor de uso) con una forma distinta, en
este caso con la de dinero, se presenta como la cantidad de dinero por la que estamos
dispuestos a intercambiarla; su valor se expresa en su valor de cambio bajo la forma de
dinero. Es precisamente en el tercer apartado del primer capitulo, que lleva por titulo «La
forma de valor, o el valor de cambio», que Marx estudia lo ideal, la forma ideal de la mercancia,
en lo que él llama la «forma relativa del valor» y la «forma equivalente de valor». Es aqui
donde se pone de manifiesto la categoria de lo ideal como aquella relacién de representacion
en la que un cuerpo material asume, en la conciencia humana, una forma distinta a la de su
cuerpo sensiblemente corporeo, y dictamina asi la manera en la que el ser humano interacttia
con aquel cuerpo de acuerdo a su forma ideal.

Por poner un ejemplo ilustrativo, pensemos en un libro. El libro es, por un lado, un valor de
uso, un cuerpo material formado por hojas de papel con letras impresas, tiene una cubierta,
etc. Si lo analizamos exclusivamente en su aspecto material, podriamos profundizar
mediante un sinfin de definiciones: rectangulo, prisma y otras formas geométricas, volumen,
densidad, dureza, el compuesto quimico de la tinta y su plasmacion en letras, etc. (e incluso
podriamos perdernos explorando el conocimiento de las moléculas y de los atomos que
forman dicho cuerpo), pero de este modo jamas encontraremos la funcién social que cumple
un libro. Un analisis de este tipo nos puede descubrir su composicion fisica o quimica, pero
en ningun caso su idealidad. Lo ideal existe solamente en la forma que dicho cuerpo material
toma en la conciencia social en relacién con todos los cuerpos que conforman la cultura
material.

Ahora bien, esto significa que, cuando nosotros vemos un libro, lo que vemos es precisamente
la idea de libro que reviste el cuerpo material antes mencionado; sabemos relacionarnos con
el libro porque conocemos lo ideal del libro: sabemos que lo que distingue a un libro es la
existencia del texto impreso en sus paginas y que, mediante la lectura desde la primera
pagina de izquierda a derecha, accedemos a cierta informacion, etc. Un bebé, por ejemplo,
que no ha idealizado aun a dicho objeto como libro, no podra interactuar con él de forma
culta, es decir, para aquello que fue creado.

Pero el cuerpo de un libro tiene otras formas de uso (utilidades), claro: podemos alimentar un
fuego con él, como hacian Maiakovski y Osip Brik en los duros inviernos de la guerra civil, o
podemos tirarselo a la cabeza a alguien con quien nos estamos peleando. Pero en ese
momento deja de funcionar como un libro, no es utilizado como idealmente debe ser utilizado
un libro.

En fin, un cuerpo material cualquiera es socialmente idealizado en el momento en el que una
sociedad incorpora dicho objeto a su reproduccion social, interacttia con él, y lo utiliza de
acuerdo a las formas ideales que ella misma se forma y que se adhiere como una envoltura a
dicho objeto. Lo ideal, por tanto, no es un fenémeno meramente individual; aunque uno de
los momentos de lo ideal sea subjetivo (en tanto que interiorizacion de las formas ideales), lo
cierto es que lo ideal tiene una existencia plenamente objetiva. Existe en la «cabeza humana»
social, en la cultura espiritual de una sociedad, en las formas ideales con las que la sociedad
interactua consigo misma y con su entorno. En este sentido, el problema fundamental de la
filosofia expresado por Engels no es el de la relacion de la conciencia individual con todo lo
que existe fuera de esa conciencia individual (si fuese asi, se igualaria la conciencia social



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

A ideal | 8
objetiva, lo ideal, con el mundo material, cayendo en el mas burdo idealismo subjetivo, como
en el caso del empiriocriticismo ya criticado por Lenin), sino el de la relacion entre la
conciencia social (lo ideal) respecto al mundo material existente fuera de ella y que le sirve
como base real de existencia.

2.3. Las formas fetichizadas de lo ideal

Marx dedica un pequefio apartado en el primer capitulo de El Capital a abordar la cuestion
del fetichismo; se trata, en mi opinion, de un apartado al que las lecturas economicistas de
Marx han minusvalorado, y al que muchas lecturas «criticas», <heterodoxas», etc., han
sobredimensionado. Pero lo cierto es que Marx estaba sentando aqui las bases para el estudio
de la reproduccion ideoldgica de la sociedad, de la reproduccién espontanea (no consciente)
de la cultura espiritual de una generacion a la siguiente.

Veamos, entonces, qué es el fetichismo. Podriamos definirlo como una forma de idealismo
que confunde la forma ideal de un cuerpo material con sus propiedades fisicas. Cuando en
una iglesia, por ejemplo, en lugar de una representacion de Dios, vemos la propia casa de Dios,
la personificacion de Dios, sentimos su presencia, etc., caemos en una forma de fetichismo.
Asi lo resume Iliénkov: «El fetichismo consiste en que al objeto, en toda su tosca corporeidad,
en su forma inmediatamente perceptible, se le adjudican propiedades que, de hecho, no le
pertenecen y nada tienen en comun con su configuracion exterior», y pone el ejemplo: «El
salvaje no considera el objeto de su adoracion como un simbolo de Dios, sino que para él este
objeto, con toda su tosca corporeidad sensorialmente perceptible, es el propio dios, y en modo
alguno su “representacién”».0Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», pp. 286 y 285."

Por su parte, cuando Marx estudia lo que él llama «fetichismo de la mercancia», nos dice:

La forma de mercancia y la relacion de valor entre los productos del trabajo en que
dicha forma se representa no tienen absolutamente nada que ver con la naturaleza fisica de
los mismos ni con las relaciones, propias de cosas, que se derivan de tal naturaleza. Lo
que aqui adopta, para los hombres, la forma fantasmagorica de una relacion entre
cosas es solo la relacion social determinada existente entre aquellos [entre «los
hombres»]. De ahi que para hallar una analogia pertinente debamos buscar amparo en
las neblinosas comarcas del mundo religioso. En este los productos de la mente humana
parecen figuras auténomas, dotadas de vida propia, en relacion unas con otras y con los
hombres. Otro tanto ocurre en el mundo de las mercancias con los productos de la
mano humana. A esto llamo el fetichismo que se adhiere a los productos del trabajo no
bien se los produce como mercancias, y que es inseparable de la produccién mercantil.
COMarx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 123. Las cursivas son mias. "

Del mismo modo que el fetichismo es la confusiéon de un ideal con las propiedades fisicas del
cuerpo que reviste, esta confusion puede darse con otras formas de materia, como son las
relaciones sociales (recuérdese la concepcion gnoseoldgica de materia, esto es, su significado
universal en oposicion a la idea; el modo de produccion social es la base material de las
sociedades humanas). Lo que Marx llama «fetichismo de la mercancia» es la creencia de que
las mercancias actian por si mismas, se intercambian unas con las otras ellas solas, sin
llegar a ver el fondo de la cuestidn, esto es, las relaciones sociales realmente existentes sobre
las cuales se opera dicho intercambio de mercancias. De esta forma, el «<mundo de las



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

b , o : : . . ideal]g
mercancias» fetichizado (el mercado) cobra vida propia, «se regula solo», se independiza del
ser humano y se le opone como algo ajeno, dominandolo como una fuerza sobrenatural.

3. Espontaneismo y reproduccion ideoldgica

Las formas fetichizadas sirven, ademas, como fundamentos para las ideologias. El principal
fetiche del que surgen la mayor parte de las ideologias burguesas es aquel que confunde la
forma del salario con su verdadera esencia. Sobre la creencia de que el salario retribuye por
completo el trabajo del obrero se construyen casi todas las ideologias burguesas de los tipos
mas diversos. Cuando, sin embargo, Marx estudia el salario, descubre que este oculta una
relacion de explotacion: la extraccion de plusvalia por parte del capitalista. El capitalista no
paga el valor del trabajo realizado, sino el valor de la fuerza de trabajo, esto es, el capitalista
paga con el salario no el producto del trabajo del obrero, sino el coste de reproduccion social
de la vida media de la clase obrera.

Al penetrar en la esencia de las cosas, al destapar los velos que ocultan las relaciones sociales
reales, Marx derrumba uno por uno los fetiches sobre los que se sustentan las distintas
ideologias burguesas, y es capaz de comprender cientificamente las leyes y dinamicas
sociales que rigen las sociedades capitalistas. Pero este descubrimiento de la esencia de las
cosas no es capaz de acabar con las formas sociales fetichizadas en general, sino que
simplemente las permite reconocer. Igual que la reproduccion material de una sociedad
implica, a su vez, la reproduccién de formas ideales, esto significa que cada modo de
produccion reproduce en el plano ideal unas formas fetichizadas que le son propias y que le
sirve como justificacion «tedrica», que legitiman su existencia material.

Del mismo modo que el fetichismo de la mercancia es, segiin Marx, «inseparable de la
produccién mercantil»,[JMarx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 123. ” porque la propia produccion
mercantil capitalista genera estos fetiches de forma espontanea, asi en otros modos de
produccion anteriores ciertos fetiches funcionaron como base para la justificacion de sus
relaciones sociales (por ejemplo, el papel de la religion en la época feudal). El fetichismo solo
puede ser abolido si se abolen las condiciones materiales de las cuales aquel brota como la
maleza: «El reflejo religioso [el fetichismo] del mundo real inicamente podra desvanecerse
cuando las circunstancias de la vida practica, cotidiana, representen para los hombres, dia a
dia, relaciones diafanamente racionales, entre ellos y con la naturaleza»,[0Marx, K., El
Capital, Siglo XXI, p. 131. ” nos dice Marx. Es decir, el fetichismo solamente puede desaparecer
sobre la base de una sociedad comunista, en la que la produccién esté socialmente y
racionalmente planificada.

Pero hasta que llegue el dia, deberemos vérnoslas con las formas ideales fetichizadas que
navegan en este mundo como en su propio mundo, y que siembran la confusién alla donde
aparecen. Y es que no solamente sirven como fundamento para las ideologias que legitiman
el modo de produccion del cual ellas brotan, sino que estas ideologias se reproducen de una
generacion a otra.

A pesar de que ciertos criticos, como Sgren Mau, ya mencionado anteriormente, digan que
Lenin no supo «captar la coaccién muda de las relaciones econémicas, que reproducen el
poder del capital incluso en ausencia de corrupcién y violencia»,[0Mau, S., Coaccion muda,
Verso, p. 83. * lo cierto es que Lenin dio cuenta de ello en numerosas ocasiones. En su obra La



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

b ) . . . . ideal | 10
enfermedad infantil del izquierdismo, escrita tres afnos después de la victoria de la revolucion,
escribe el siguiente pasaje:

Después de la primera revolucion socialista del proletariado, después del
derrocamiento de la burguesia en un pais, el proletariado del mismo sigue siendo
durante mucho tiempo mas débil que la burguesia, debido simplemente a las inmensas
relaciones internacionales de esta y en virtud de la restauracion, del renacimiento
espontdneo y continuo del capitalismo y de la burguesia por los pequerios productores de
mercancias del pais donde esta ultima ha sido derrocada.

Y en otra parte en la misma obra: «la pequena produccién engendra capitalismo y burguesia
constantemente, cada dia, cada hora, de modo espontianeo y en masa». Lenin ve en la
pequena producciéon mercantil una amenaza para el desarrollo del socialismo porque ella
tiende, necesariamente, a asumir la forma capitalista. Es decir, a pesar de que la produccion
mercantil pueda ser aun «admitida» durante las primeras etapas del socialismo porque la
fuerza de los hechos historicos lo exige, no podemos perder de vista que ella engendra, de
forma espontdanea, las relaciones sociales capitalistas y, con ellas, sus formas ideales y sus
fetiches, que pueden extenderse entre las cabezas de las personas como una epidemia.

Casi veinte afnos antes, en 1902, en su famoso libro ;Qué hacer?, ya Lenin era consciente de
esto, y por eso opone alli la conciencia «socialdemdcrata» (comunista) al espontaneismo de
las luchas obreras. «El desarrollo espontdneo del movimiento obrero marcha precisamente
hacia la subordinacién suya a la ideologia burguesa. [...] De ahi que nuestra tarea, la tarea de
la socialdemocracia [de los comunistas], consista en combatir la espontaneidad»,[1Lenin, Qué
hacer, Alianza, p. 102. * esto es, en elevar las luchas inmediatas, parciales, econémicas,
sindicales, etc., en luchas politicas, planificadas, dirigidas estratégicamente, que se orienten
a la toma del poder y que se basen en los conocimientos mas avanzados de las leyes y
dinamicas sociales que nos permite comprender el método dialéctico-materialista.

Es en este sentido que Lenin plantea su conocida tesis de inculcar «desde fuera» la conciencia
comunista a la clase obrera en lucha; desde fuera del pensamiento espontaneo que brota
constantemente y en todas partes de la propia reproduccion material de la sociedad y que la
legitima. Y a este «fuera» de la conciencia fetichizada solo puede llegarse mediante el
descubrimiento de la esencia de las cosas, de los fendmenos sociales, gracias al método
dialéctico-materialista de estudio de la realidad.

4. Logica dialéctica y conciencia comunista

El modo en el que podemos conocer la esencia de las cosas o, lo que es mas importante para
nuestro caso, conocer las relaciones sociales reales que operan independientemente de la
voluntad de los individuos y que sirven como fundamentos de la practica social
historicamente determinada de una sociedad (de nuestras sociedades), es inicamente con el
estudio cientifico de la realidad social. Y lo cierto es que la realidad social es esencialmente
contradictoria, pero no contradictoria en un sentido meramente irracional, aleatorio; es
contradictoria en un sentido dialéctico, y, por tanto, tiene su propio «orden», su propia
racionalidad, su propia légica. La contradiccion es el motor del automovimiento y desarrollo
de los objetos y fendmenos sociales. Sin contradiccion interna no hay movimiento, y sin
movimiento no hay existencia (no hay historia).



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

b ideal | 11
Para comprender la l6gica objetiva que rigen las sociedades humanas es necesario, por tanto,
una ldgica dialéctica (tedrica) capaz de reflejar esa 1gica objetiva en el pensamiento, de
expresar en conceptos el desarrollo y las contradicciones realmente existentes en el mundo
objetivo. Asi lo expresa Bosenko: «Al hablar sobre la l16gica dialéctica no se puede desconocer
que es justamente con ayuda del pensamiento tedrico dialéctico que se hace realidad la
comprension de la esencia de la cosa, que ha venido a ser objeto de investigacion, en su
automovimiento, autodesarrollo y, esto es, en sus contradicciones internas».

Es con ayuda de la 16gica dialéctica, de la teoria marxista del conocimiento, que podemos
crear los aparatos conceptuales que nos permiten comprender de forma concreta y profunda
la realidad en las distintas disciplinas y campos de la ciencia. La aplicacion del método
dialéctico por parte de Marx al campo de la economia politica es lo que le permite llegar al
fondo de los hechos y conocer, asi, las leyes fundamentales del modo de produccion
capitalista. Si estudiamos detenidamente EI Capital, podremos ver la forma magistral en la
que Marx despliega el método y maneja las categorias dialécticas. A este respecto dice Lenin
en sus Cuadernos filosdficos: «Si Marx no nos dejé una Ldgica (con mayuscula), dejé en cambio
la 16gica de El Capital».[JLenin, V.I. (1976), Cuadernos filosdficos, OOCC XLII, Akal, p. 309.

Es precisamente de esta manera, con un analisis no solamente critico de la realidad social,
sino fundamentado sobre la concepcion del materialismo dialéctico, que podemos salir de las
neblinosas comarcas en las que las formas ideales fetichizadas crean ilusiones y confunden
nuestras cabezas. Y es desde este fuera que Lenin nos insta a inculcar la conciencia comunista
entre la clase, porque es desde este fuera que podemos captar la realidad objetiva en su
verdadera objetividad, que podemos comprender las verdaderas contradicciones sociales y
que podemos, en definitiva, conocer las leyes y dinamicas que rigen el orden social
capitalista.

5. Independencia de clase y Partido Comunista

La independencia de clase, entendida como la capacidad de agencia propia de la clase obrera
en lucha por sus propios intereses y por su emancipacion, tiene varias dimensiones.
Podriamos resumirlo de forma esquematica del siguiente modo: 1) Independencia ideoldgica,
en el sentido de una cosmovision propia del mundo, de una comprension de sus intereses
objetivos en cuanto clase en contraposicion a los del capital; 2) Independencia politica, en el
sentido de tener un programa politico propio, una estrategia en su lucha hacia la toma del
poder; 3) Independencia organizativa, en el sentido de tener sus propias estructuras de clase
en las cuales ella se organiza «al margen» de la institucionalidad burguesa.

Estos tres aspectos, presentados aqui de forma esquematica y vulgar, no pueden de ninguna
manera entenderse por separado, pero nos es util clasificarlo de este modo para el analisis.
En el centro de la independencia de clase esta la independencia ideoldgica, en el sentido de
que es la brujula que permite establecer los analisis politicos correctamente y detectar las
necesidades organizativas del Partido y de la clase. Pero esto no debe hacernos olvidar la
dialéctica entre teoria y practica, ni podemos tampoco caer en el error de pensar que la teoria
revolucionaria —que no se trata solo de los analisis mas abstractos de la filosofia o la
economia politica, sino también de como organizar la intervenciéon comunista en un centro
de trabajo particular- pueda elaborarse al margen de la practica militante.



Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo

b ideal | 12
El estudio cientifico de la realidad social a través del método dialéctico solo es revolucionario
si sirve para avanzar posiciones en la lucha de clases, del mismo modo que la practica
militante solo es revolucionaria si esta guiada por un analisis cientifico -materialista y
dialéctico— de la realidad social. Precisamente por esto es necesaria una organizacion que
unifique en su seno la teoria y la practica revolucionaria, que garantice su propia
independencia organizativa, politica e ideoldgica, y que se blinde, de esta manera, a las
formas ideales fetichizadas que vagan por el mundo.

Pero precisamente porque el Partido no es un ente abstracto, puro, ni ajeno a la realidad
social, en é]l también permean constantemente posiciones e ideas ajenas al proyecto
revolucionario. Es por esto que Lenin y los bolcheviques insistian en la necesidad de una
vanguardia organizada en Partido, es decir, de un tipo de partido que condense la
inteligencia colectiva de la clase obrera y que sea, a la vez, una organizacion de combate
preparada para el asalto revolucionario al poder. La forma organizativa del Partido
Comunista es, siguiendo este planteamiento, la que Lenin y los bolcheviques
conceptualizaron: un partido profesionalizado de cuadros comunistas, que agrupe a los
sectores «mas avanzados» —en un sentido politico-ideolégico- de la clase obrera y otros
sectores populares, es decir, de aquel sector mas consciente del papel histérico de su lucha.
Un Partido que interviene activamente entre el conjunto de la clase, en todas sus luchas, que
constantemente la organiza, que constantemente combate el espontaneismo de la lucha
economica y las formas ideales fetichizadas que brotan por todos lados. En definitiva, un
Partido que dedica todos sus esfuerzos a organizar de forma independiente al conjunto de la
clase, a difundir la cosmovision marxista, a explicar la contradiccion fundamental entre capital
y trabajo, y a demostrar la necesidad de la lucha por el socialismo-comunismo. Es papel del
Partido el de combatir las formas ideales fetichizadas, garantizar la independencia de clase y
dirigir su lucha hacia la victoria revolucionaria.

Con un pie fuera de aquellas comarcas neblinosas de la ideologia burguesa fetichista, y el otro
pie dentro de ella, el Partido es capaz disipar la niebla, poco a poco, en sectores cada vez mas
amplios de la clase. Existen en nuestra historia numerosos ejemplos que demuestran la
necesidad de este tipo avanzado de Partido Comunista, el modelo por el que apostaron los
bolcheviques y que les permiti6 la victoria. Por poner un ejemplo de la misma época, en
Alemania los Consejos de obreros y soldados se extendieron, en 1918, por todo el territorio, y
en varias zonas asumieron el poder politico desplazando a las instituciones burguesas. La
organizacion independiente de la clase obrera era un hecho. Pero el Partido Comunista
Aleman, recién fundado, poco cohesionado y sin una amplia insercion entre la clase, no fue
capaz de dirigir esta lucha hacia la toma total del poder, no fue capaz de explicar la
necesidad histdrica de la revolucién. Por eso, la clase obrera alemana de principios del siglo
XX, que llegb a su maximo nivel de maduracion posible bajo la conciencia fetichizada, bajo
las dinamicas espontaneas de lucha y organizacion, que llegaron incluso a crear verdaderos
organos de poder obrero, acabaron renunciando a desarrollar su propio poder, a instaurar la
dictadura del proletariado, y retrocedieron hasta la convocatoria, con el apoyo mayoritario
de los Consejos, de una asamblea constituyente que acabd por disolverlos.

Si el socialismo-comunismo es una necesidad histdrica del desarrollo humano, de la lucha de
clases, entonces también los medios para llegar a aquel orden social se convierten en
necesidades histodricas: el Partido Comunista, la revolucion socialista y la dictadura del
proletariado. Solo por el penoso y pedregoso sendero de la lucha revolucionaria de la clase



V)

Fetichismo, reproduccién ideoldgica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 13

obrera es que podremos, finalmente, lograr un mundo en el que desterrar definitivamente las
formas ideales fetichistas que atormentan en el presente las cabezas de la humanidad.

Notas:

SOV AW N e

O 00N

10.
. Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 123. Las cursivas son mias.
12.
13.
14.
15.
16.

Dialéctica de la naturaleza, p. 177

Marx, K., y Engels, F. (1974), La ideologia alemana, Ediciones Pueblos Unidos, p. 52.
Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», en OOEE, Dos Cuadrados, tomo I, p. 254.
Engels, Feuerbach y el fin...

Bosenko, V., El proceso de formacion de la teoria, Edithor, p. 51.

Iliénkov, E., «Dialéctica leninista y la metafisica del leninismo», en OOEE, tomo II, Dos
Cuadrados, p. 91.

Mau, S., Coaccion muda, Verso, p. 147.

Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», p. 301. (Las cursivas son mias).

Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 84.

Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», pp. 286 y 285.

Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 123.

Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 131.

Mau, S., Coaccion muda, Verso, p. 83.

Lenin, Qué hacer, Alianza, p. 102.

Lenin, V.I. (1976), Cuadernos filosoficos, OOCC XLII, Akal, p. 309.



