
PRUEBA PDF

Esto es un texto de prueba en la primera página.

Si ves esto, WriteHTML está funcionando correctamente.



Fetichismo, reproducción ideológica y
conciencia comunista: un estudio de lo ideal

Nolito Ferreira 09/05/2025
FILOSOFÍA · POLÍTICA

Artículo liberado del «Número 2 de PARA LA VOZ: El materialismo militante de Lenin e Iliénkov».

1. La filosofía como lógica del pensamiento

¿Qué es la filosofía? Esta pregunta ha sido respondida de todas las formas posibles y, aún así,
sigue siendo objeto de debate. Es verdaderamente curioso cómo una disciplina milenaria
como la filosofía no ha podido establecer aún su propio objeto (u objetos) de estudio sin
generar grandes polémicas al respecto. Estas polémicas se agudizaron con la aparición y
desarrollo de las ciencias modernas, que poco a poco fueron desplazando a la filosofía en sus
respectivos campos de investigación.

Para el marxismo, la filosofía no es un campo genérico del saber, un «aprender a pensar» o a
«reflexionar», como tantas veces se nos repetía en la escuela. Tampoco se trata de un cuerpo
teórico inventado por algún genial filósofo que, desde su torre de marfil, ha sido capaz de
inventar o descubrir ideas eternas e inmutables sobre la moral, la justicia o lo que fuera. La
filosofía no es tampoco una «ciencia de ciencias», situada por encima de ellas para darles
cohesión externa. Por el contrario, la filosofía marxista es concebida por Marx, Engels, Lenin
y los más avanzados pensadores del marxismo-leninismo soviético (Rosental, Iliénkov,
Bosenko, etc.), específicamente como ciencia del pensamiento, como aquel campo de estudio de
las categorías del conocimiento científico.

En ese sentido, cuando decimos, con Lukács, que la ortodoxia marxista reside en el método



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 3

dialéctico materialista, le estamos dando a la filosofía un lugar central en el cuerpo teórico
del marxismo, puesto que es ella –la filosofía– la que estudia y descubre las categorías que
son utilizadas por el método dialéctico: lo ideal y lo material; lo objetivo y lo subjetivo; lo
abstracto y lo concreto; lo general y lo particular; lo esencial y lo fenoménico; etc. Sin un
conocimiento profundo de este sistema de categorías filosóficas nos vemos desarmados para
afrontar la realidad que nos envuelve y comprenderla en su complejidad y concreción y, por
tanto, nos vemos abocados a reutilizar fórmulas caducas; entramos, así, en el lodazal del
mecanicismo y del dogmatismo. No por nada decía Engels que quienes no estudian la
filosofía son «esclavos precisamente de los peores residuos vulgarizados de la peor de las
filosofías». Dialéctica de la naturaleza, p. 1771

El estudio del método dialéctico, de la manera en la que reflejar de forma acertada y concreta
el mundo objetivo que nos rodea en nuestra conciencia, es necesario precisamente porque ese
reflejo no es ni inmediato ni carente de cierta refracción social; de lo contrario, la ciencia no
sería necesaria, ya que la realidad objetiva se nos presentaría tal cual es sin necesidad de
investigarla. La lógica dialéctica se encuentra precisamente en la intersección entre lo
material y lo ideal, y su papel es el de despejar los puentes que unen ambos mundos –que no
son dos mundos, sino uno solo que se despliega en dos– en una sola totalidad. Pero en ese
claroscuro surgen los monstruos, y las ideas más irracionales y tenebrosas cobran vida y se
reproducen como una epidemia. En La ideología alemana, escriben así Marx y Engels:

Cada nueva clase que pasa a ocupar el puesto de la que dominó antes de ella se ve
obligada, para poder sacar adelante los fines que persigue, a presentar su propio
interés como el interés común de todos los miembros de la sociedad, es decir,
expresando esto mismo en términos ideales, a imprimir a sus ideas la forma de lo
general, a presentar estas ideas como las únicas racionales y dotadas de vigencia
absoluta. Marx, K., y Engels, F. (1974), La ideología alemana, Ediciones Pueblos Unidos,
p. 52. 2

El problema a resolver aquí es: ¿de qué forma concreta esas ideas se convierten en
hegemónicas? ¿Cómo brotan, de la producción material de una sociedad, las formas ideales
que la legitiman? ¿Cómo reproduce una clase dominada las ideas de la clase dominante?
Estas son, precisamente, las preguntas que intentaré resolver en este artículo.

2. Lo ideal y sus formas fetichizadas

2.1. Definición gnoseológica de idea y materia

«Estamos obligados», dice Iliénkov, «a definir la categoría de “lo ideal” en su forma universal
y no mediante la indicación de una variedad particular suya», Iliénkov, E., «Dialéctica de lo
ideal», en OOEE, Dos Cuadrados, tomo I, p. 254.3 del mismo modo que no podemos definir la
categoría de «lo material» simplemente enumerando algunas de sus representaciones. Si
decimos, por ejemplo, que lo material es sinónimo de corpóreo, estamos obligados a entender
las relaciones sociales como ideales; es más, estamos obligados a considerar el tiempo, la
materia oscura, la fuerza de la gravedad, etc., como fenómenos ideales. Cualquier tipo de
concepción teórica que asuma estos postulados no puede más que ser idealista en el sentido
filosófico de la palabra.



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 4

La forma más coherente de abordar estas dos categorías es desde una perspectiva dialéctica,
esto es, en la relación de la una con la otra: como un par categorial. Lo ideal es todo aquello
que no es material, y viceversa; se excluyen mutuamente, pero a su vez se presuponen. Se
trata, por tanto, de una unidad de contrarios.

Es por esto que cuando Engels apela al «problema fundamental de la filosofía» se refiere a la
relación entre el pensar y el ser, esto es, entre la idea y la materia. Y es por eso mismo que
define el materialismo como una «interpretación determinada de las relaciones entre el espíritu
y la materia», Engels, Feuerbach y el fin…4 en la que la materia es «primaria» frente al
espíritu (la idea); esto es, lo ideal surge como producto de lo material y se le opone como algo
distinto. Así lo sintetiza el filósofo soviético Valeri Bosenko: «Engendrada desde lo material,
lo práctico, la conciencia no puede pretender una existencia autónoma que se encuentra en
relaciones externas con el ser». Bosenko, V., El proceso de formación de la teoría, Edithor, p. 51.
5 Este es el principio monista del materialismo dialéctico: lo ideal, el espíritu, la conciencia,
surge de lo material, del ser, de las relaciones sociales realmente existentes; lo ideal es un
momento de la producción social del ser humano.

Este es, además, el fundamento materialista de lo que acabó por llamarse teoría marxista del
reflejo, que no es sino la denominación de los estudios marxistas en torno a la relación entre
lo ideal y lo material. Así lo expresa Lenin en Materialismo y empiriocriticismo: «Que la
conciencia en general refleja el ser, es una tesis general de todo materialismo. Y no es posible
no ver su conexión directa e indisoluble con la tesis del materialismo histórico que dice: la
conciencia social refleja el ser social». La propia teoría del reflejo presupone la existencia del
mundo objetivo, pues «el reflejo no puede existir sin lo reflejado». Es en ese sentido que, para
Marx, lo ideal «no es otra cosa que lo material, transpuesto en la cabeza humana y
transformado en ella». Huelga decir que, como ya dejó suficientemente claro Lenin, cuando
hablamos de reflejo hablamos de la conciencia social. Por su parte, Iliénkov lo explica con
claridad: «en filosofía la discusión no se centra exclusivamente (ni siquiera en gran medida)
en la relación de la conciencia individual “con todo lo demás”, sino principalmente en la
relación de la conciencia social […] con el mundo exterior a ella». Iliénkov, E., «Dialéctica
leninista y la metafísica del leninismo», en OOEE, tomo II, Dos Cuadrados, p. 91.6

Son, sin embargo, demasiado comunes las críticas de marxistas «occidentales» a la
concepción del reflejo, argumentando, como por ejemplo Søren Mau, que se trata de «una
vuelta al materialismo abstracto premarxiano», Mau, S., Coacción muda, Verso, p. 147. 7 un
reflejo «pasivo» o «inmediato» de la realidad objetiva en la mente humana. Se trata, sin
embargo, de una crítica elaborada sobre un muñeco de paja. Precisamente porque el reflejo
no es ni pasivo ni inmediato ni simplemente individual, se hace necesaria la ciencia para la
comprensión de la realidad; es precisamente por eso que Lenin estudia la dialéctica entre el
conocimiento relativo y absoluto en su tan despreciado Materialismo y empiriocriticismo (al
estudio profundo y concreto del aspecto dialéctico de este libro, por cierto, Iliénkov dedicó su
obra La dialéctica leninista y la metafísica del positivismo). Lenin argumenta, siguiendo a Engels,
que la verdad objetiva combina un momento de relatividad y un momento de verdad absoluta, y
que la verdad absoluta se descubre paso a paso a través de verdades relativas, en un largo
proceso de comprensión de las sociedades humanas, del mundo y del universo. Si el reflejo
fuese inmediato o pasivo, nada de esto tendría sentido.

No sería necesario responder a estas críticas si dichos autores se tomasen en serio el



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 5

riquísimo desarrollo teórico del leninismo o del marxismo «soviético», que nada tiene que ver
con esa concepción insultantemente infantil del reflejo. Vale decir que no era ni el objetivo ni
el papel de Lenin elaborar de forma muy desarrollada la teoría marxista del reflejo en
Materialismo y empiriocriticismo, sino defender su fundamento contra las distintas
concepciones idealistas y empiristas que pretendían hacerse pasar por marxismo. En el
contexto de la URSS, no fueron sino cientos y miles de marxistas los que profundizaron más
tarde en el estudio de la relación entre el ser y la conciencia. Por mencionar solo a unos pocos
de los más conocidos: Vygotski, Rubinstein, Leóntiev y Mescheryakov desde la psicología;
Lifschitz desde la estética; Yuri Zhdánov y Bonifaty Kedrov desde las «ciencias naturales»;
Rosental, Iliénkov y Bosenko desde la filosofía.

En cualquier caso, no entraré específicamente en esta polémica. Espero que sirva este
artículo en general como una muestra de la profundidad de los estudios marxistas en torno a
la relación entre lo ideal y lo material y de la tan denostada teoría marxista del reflejo.

2.2. Lo ideal en El Capital de Marx

Veamos, entonces, sin olvidar las premisas materialistas arriba expuestas, qué es lo ideal.
Iliénkov, que conoce tan bien como Marx la filosofía clásica alemana y la obra de Hegel,
repara en ciertas categorías (como, en este caso, lo ideal; pero también en otras como «lo
abstracto», «lo concreto», «lo particular» y «lo general», etc.) que emplea Marx a lo largo de
su investigación en El Capital; categorías que, si uno no está familiarizado con su significado
dialéctico, pueden ser simplemente dejadas de lado como mera terminología filosófica o
expresiones sin mucha importancia.

Sin embargo, no solo en el apartado sobre el fetichismo de la mercancía, sino especialmente
en el análisis del valor de cambio de una mercancía como la expresión de su valor, es que Marx
se ve obligado a obrar con la categoría de lo ideal en su significado dialéctico-materialista. Al
adentrarse en el análisis del valor, Marx descubre que su sustancia es el trabajo humano: el
valor es trabajo objetivado, realizado. Y este trabajo, en su forma concreta, cristaliza en la
producción de valores de uso, esto es, en cuerpos materiales con utilidad. El producto del
trabajo concreto es un cuerpo material nuevo (como una silla) realizado a partir de los
medios de producción (herramientas, recursos, materiales auxiliares, etc.; como, por ejemplo
una sierra, madera, y unos clavos) utilizados por la fuerza de trabajo, por el productor, quien,
al mismo tiempo, mediante su trabajo abstracto produce el valor de la silla.

Pero un producto solamente asume su forma de mercancía si este fue producido para ser
llevado al mercado a intercambiarse por alguna otra mercancía equivalente. Un pequeño
campesino, por ejemplo, que produce para su autosuficiencia, crea productos (valores de uso
como por ejemplo comida, ropa, muebles…) pero no mercancías, ya que los produce para su
propia familia o comunidad pero no para el mercado. Sea como sea, en términos generales,
las mercancías que se encuentran en el mercado se enfrentan entre ellas (se intercambian) de
acuerdo a su valor; se trata, por tanto, de un intercambio entre equivalentes (estamos, cómo
no, en el máximo nivel de abstracción del intercambio de valores, no de precios de
producción ni de mercado; cualquier excepción que podamos pensar en este nivel debe ser
abordado en su correspondiente nivel de concreción, no aquí).

Las mercancías se intercambian por su valor incluso aunque los propios productores que



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 6

intercambian sus mercancías no necesariamente sean conscientes de ello; se trata de una
relación social generalizada por la gran industria capitalista. Si las mercancías no se
intercambiasen de acuerdo a su valor, su intercambio solo podría darse o bien sobre la base
de la violencia y el monopolio –que no podemos tener en cuenta en este nivel de abstracción–,
o bien sobre la base de la estafa generalizada, lo cual no tiene fundamento histórico ni lógico
(teórico). Sin embargo, a pesar de que las mercancías se intercambien por su valor, este no
aparece por sí mismo, de forma directa. El valor de una mercancía aparece siempre
expresado en el valor de cambio de otra mercancía.

Si presuponemos la existencia del dinero como equivalente general, es decir, como un tipo
especial de mercancía que puede ser intercambiada indiferentemente por cualquier otra,
entonces vemos que las mercancías expresan su valor a través de la cantidad de dinero por la
que se intercambian (es decir, por su valor de cambio). La mercancía no expresa su valor por
sí misma, tiene que ser puesta en relación con otra mercancía (con el «mundo de las
mercancías» en general) para llegar a conocer su valor. Si decimos que «esta silla vale diez
euros», estamos poniendo en relación la mercancía silla con la mercancía dinero (diez euros),
con el equivalente general de las mercancías (por tanto, de forma indirecta, con todas las demás
mercancías en el mercado). Decir que «esta silla vale esta silla» es una tautología que no
conduce a la revelación de ningún valor.

¿Y qué tiene que ver todo esto con lo ideal? Pues bien, la relación de representación es
precisamente lo que caracteriza lo ideal. Así lo explica Iliénkov:

La moneda no se representa a sí misma, sino a un “otro”, en el mismo sentido en que el
diplomático no se representa a sí mismo, sino al país que le entrega poderes
plenipotenciarios. Lo mismo ocurre con las palabras, los símbolos o signos verbales y
con la conjunción de tales signos y su esquema sintáctico.

Precisamente esta relación de representación, en la que una cosa sensorialmente
perceptible, sin dejar de ser ella misma, realiza el papel o la función de representante de otra
cosa diferente […]. En la tradición terminológica hegeliana, esta relación recibió el título de
“idealidad”. Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», p. 301. (Las cursivas son mías).8

Lo ideal, por tanto, se descubre aquí, de acuerdo a la tradición filosófica dialéctica, como una
relación de representación en la que un cuerpo material adopta una forma ideal distinta a su
materialidad como tal (es decir, distinta a su forma corpóreamente material), lo que hace que
la persona culta (esto es, la persona que comprende la forma ideal del cuerpo con el que
interactúa) se relacione con dicho cuerpo de una manera determinada. Pensemos, por
ejemplo, en un semáforo: que un semáforo esté en color verde o rojo no me impide
físicamente cruzar la calle; yo decido no cruzar cuando está en rojo (en caso de respetar las
normas de tráfico) porque soy capaz de comprender la idea encarnada en la luz roja del
semáforo, una idea que es social y por tanto objetiva (diferenciable del sujeto individual) en
tanto que el conjunto de sujetos individuales idealiza de la misma forma aquel cuerpo
material y actúa de acuerdo a su idealidad.

Exactamente lo mismo ocurre con el intercambio de mercancías. En El Capital leemos que «los
valores de uso constituyen el contenido material de la riqueza», y que «son a la vez los
portadores materiales del valor de cambio». Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 84. 9 Pero el



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 7

valor de cambio como tal es no-material (por tanto, es ideal): cuando llevamos una mercancía
al mercado, esta reviste a su contenido material (el valor de uso) con una forma distinta, en
este caso con la de dinero, se presenta como la cantidad de dinero por la que estamos
dispuestos a intercambiarla; su valor se expresa en su valor de cambio bajo la forma de
dinero. Es precisamente en el tercer apartado del primer capítulo, que lleva por título «La
forma de valor, o el valor de cambio», que Marx estudia lo ideal, la forma ideal de la mercancía,
en lo que él llama la «forma relativa del valor» y la «forma equivalente de valor». Es aquí
donde se pone de manifiesto la categoría de lo ideal como aquella relación de representación
en la que un cuerpo material asume, en la conciencia humana, una forma distinta a la de su
cuerpo sensiblemente corpóreo, y dictamina así la manera en la que el ser humano interactúa
con aquel cuerpo de acuerdo a su forma ideal.

Por poner un ejemplo ilustrativo, pensemos en un libro. El libro es, por un lado, un valor de
uso, un cuerpo material formado por hojas de papel con letras impresas, tiene una cubierta,
etc. Si lo analizamos exclusivamente en su aspecto material, podríamos profundizar
mediante un sinfín de definiciones: rectángulo, prisma y otras formas geométricas, volumen,
densidad, dureza, el compuesto químico de la tinta y su plasmación en letras, etc. (e incluso
podríamos perdernos explorando el conocimiento de las moléculas y de los átomos que
forman dicho cuerpo), pero de este modo jamás encontraremos la función social que cumple
un libro. Un análisis de este tipo nos puede descubrir su composición física o química, pero
en ningún caso su idealidad. Lo ideal existe solamente en la forma que dicho cuerpo material
toma en la conciencia social en relación con todos los cuerpos que conforman la cultura
material.

Ahora bien, esto significa que, cuando nosotros vemos un libro, lo que vemos es precisamente
la idea de libro que reviste el cuerpo material antes mencionado; sabemos relacionarnos con
el libro porque conocemos lo ideal del libro: sabemos que lo que distingue a un libro es la
existencia del texto impreso en sus páginas y que, mediante la lectura desde la primera
página de izquierda a derecha, accedemos a cierta información, etc. Un bebé, por ejemplo,
que no ha idealizado aún a dicho objeto como libro, no podrá interactuar con él de forma
culta, es decir, para aquello que fue creado.

Pero el cuerpo de un libro tiene otras formas de uso (utilidades), claro: podemos alimentar un
fuego con él, como hacían Maiakovski y Ósip Brik en los duros inviernos de la guerra civil, o
podemos tirárselo a la cabeza a alguien con quien nos estamos peleando. Pero en ese
momento deja de funcionar como un libro, no es utilizado como idealmente debe ser utilizado
un libro.

En fin, un cuerpo material cualquiera es socialmente idealizado en el momento en el que una
sociedad incorpora dicho objeto a su reproducción social, interactúa con él, y lo utiliza de
acuerdo a las formas ideales que ella misma se forma y que se adhiere como una envoltura a
dicho objeto. Lo ideal, por tanto, no es un fenómeno meramente individual; aunque uno de
los momentos de lo ideal sea subjetivo (en tanto que interiorización de las formas ideales), lo
cierto es que lo ideal tiene una existencia plenamente objetiva. Existe en la «cabeza humana»
social, en la cultura espiritual de una sociedad, en las formas ideales con las que la sociedad
interactúa consigo misma y con su entorno. En este sentido, el problema fundamental de la
filosofía expresado por Engels no es el de la relación de la conciencia individual con todo lo
que existe fuera de esa conciencia individual (si fuese así, se igualaría la conciencia social



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 8

objetiva, lo ideal, con el mundo material, cayendo en el más burdo idealismo subjetivo, como
en el caso del empiriocriticismo ya criticado por Lenin), sino el de la relación entre la
conciencia social (lo ideal) respecto al mundo material existente fuera de ella y que le sirve
como base real de existencia.

2.3. Las formas fetichizadas de lo ideal

Marx dedica un pequeño apartado en el primer capítulo de El Capital a abordar la cuestión
del fetichismo; se trata, en mi opinión, de un apartado al que las lecturas economicistas de
Marx han minusvalorado, y al que muchas lecturas «críticas», «heterodoxas», etc., han
sobredimensionado. Pero lo cierto es que Marx estaba sentando aquí las bases para el estudio
de la reproducción ideológica de la sociedad, de la reproducción espontánea (no consciente)
de la cultura espiritual de una generación a la siguiente.

Veamos, entonces, qué es el fetichismo. Podríamos definirlo como una forma de idealismo
que confunde la forma ideal de un cuerpo material con sus propiedades físicas. Cuando en
una iglesia, por ejemplo, en lugar de una representación de Dios, vemos la propia casa de Dios,
la personificación de Dios, sentimos su presencia, etc., caemos en una forma de fetichismo.
Así lo resume Iliénkov: «El fetichismo consiste en que al objeto, en toda su tosca corporeidad,
en su forma inmediatamente perceptible, se le adjudican propiedades que, de hecho, no le
pertenecen y nada tienen en común con su configuración exterior», y pone el ejemplo: «El
salvaje no considera el objeto de su adoración como un símbolo de Dios, sino que para él este
objeto, con toda su tosca corporeidad sensorialmente perceptible, es el propio dios, y en modo
alguno su “representación”». Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», pp. 286 y 285.10

Por su parte, cuando Marx estudia lo que él llama «fetichismo de la mercancía», nos dice:

La forma de mercancía y la relación de valor entre los productos del trabajo en que
dicha forma se representa no tienen absolutamente nada que ver con la naturaleza física de
los mismos ni con las relaciones, propias de cosas, que se derivan de tal naturaleza. Lo
que aquí adopta, para los hombres, la forma fantasmagórica de una relación entre
cosas es solo la relación social determinada existente entre aquellos [entre «los
hombres»]. De ahí que para hallar una analogía pertinente debamos buscar amparo en
las neblinosas comarcas del mundo religioso. En este los productos de la mente humana
parecen figuras autónomas, dotadas de vida propia, en relación unas con otras y con los
hombres. Otro tanto ocurre en el mundo de las mercancías con los productos de la
mano humana. A esto llamo el fetichismo que se adhiere a los productos del trabajo no
bien se los produce como mercancías, y que es inseparable de la producción mercantil.

Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 123. Las cursivas son mías. 11

Del mismo modo que el fetichismo es la confusión de un ideal con las propiedades físicas del
cuerpo que reviste, esta confusión puede darse con otras formas de materia, como son las
relaciones sociales (recuérdese la concepción gnoseológica de materia, esto es, su significado
universal en oposición a la idea; el modo de producción social es la base material de las
sociedades humanas). Lo que Marx llama «fetichismo de la mercancía» es la creencia de que
las mercancías actúan por sí mismas, se intercambian unas con las otras ellas solas, sin
llegar a ver el fondo de la cuestión, esto es, las relaciones sociales realmente existentes sobre
las cuales se opera dicho intercambio de mercancías. De esta forma, el «mundo de las



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 9

mercancías» fetichizado (el mercado) cobra vida propia, «se regula solo», se independiza del
ser humano y se le opone como algo ajeno, dominándolo como una fuerza sobrenatural.

3. Espontaneísmo y reproducción ideológica

Las formas fetichizadas sirven, además, como fundamentos para las ideologías. El principal
fetiche del que surgen la mayor parte de las ideologías burguesas es aquel que confunde la
forma del salario con su verdadera esencia. Sobre la creencia de que el salario retribuye por
completo el trabajo del obrero se construyen casi todas las ideologías burguesas de los tipos
más diversos. Cuando, sin embargo, Marx estudia el salario, descubre que este oculta una
relación de explotación: la extracción de plusvalía por parte del capitalista. El capitalista no
paga el valor del trabajo realizado, sino el valor de la fuerza de trabajo, esto es, el capitalista
paga con el salario no el producto del trabajo del obrero, sino el coste de reproducción social
de la vida media de la clase obrera.

Al penetrar en la esencia de las cosas, al destapar los velos que ocultan las relaciones sociales
reales, Marx derrumba uno por uno los fetiches sobre los que se sustentan las distintas
ideologías burguesas, y es capaz de comprender científicamente las leyes y dinámicas
sociales que rigen las sociedades capitalistas. Pero este descubrimiento de la esencia de las
cosas no es capaz de acabar con las formas sociales fetichizadas en general, sino que
simplemente las permite reconocer. Igual que la reproducción material de una sociedad
implica, a su vez, la reproducción de formas ideales, esto significa que cada modo de
producción reproduce en el plano ideal unas formas fetichizadas que le son propias y que le
sirve como justificación «teórica», que legitiman su existencia material.

Del mismo modo que el fetichismo de la mercancía es, según Marx, «inseparable de la
producción mercantil», Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 123. 12 porque la propia producción
mercantil capitalista genera estos fetiches de forma espontánea, así en otros modos de
producción anteriores ciertos fetiches funcionaron como base para la justificación de sus
relaciones sociales (por ejemplo, el papel de la religión en la época feudal). El fetichismo solo
puede ser abolido si se abolen las condiciones materiales de las cuales aquel brota como la
maleza: «El reflejo religioso [el fetichismo] del mundo real únicamente podrá desvanecerse
cuando las circunstancias de la vida práctica, cotidiana, representen para los hombres, día a
día, relaciones diáfanamente racionales, entre ellos y con la naturaleza», Marx, K., El
Capital, Siglo XXI, p. 131. 13 nos dice Marx. Es decir, el fetichismo solamente puede desaparecer
sobre la base de una sociedad comunista, en la que la producción esté socialmente y
racionalmente planificada.

Pero hasta que llegue el día, deberemos vérnoslas con las formas ideales fetichizadas que
navegan en este mundo como en su propio mundo, y que siembran la confusión allá donde
aparecen. Y es que no solamente sirven como fundamento para las ideologías que legitiman
el modo de producción del cual ellas brotan, sino que estas ideologías se reproducen de una
generación a otra.

A pesar de que ciertos críticos, como Søren Mau, ya mencionado anteriormente, digan que
Lenin no supo «captar la coacción muda de las relaciones económicas, que reproducen el
poder del capital incluso en ausencia de corrupción y violencia», Mau, S., Coacción muda,
Verso, p. 83. 14 lo cierto es que Lenin dio cuenta de ello en numerosas ocasiones. En su obra La



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 10

enfermedad infantil del izquierdismo, escrita tres años después de la victoria de la revolución,
escribe el siguiente pasaje:

Después de la primera revolución socialista del proletariado, después del
derrocamiento de la burguesía en un país, el proletariado del mismo sigue siendo
durante mucho tiempo más débil que la burguesía, debido simplemente a las inmensas
relaciones internacionales de esta y en virtud de la restauración, del renacimiento
espontáneo y continuo del capitalismo y de la burguesía por los pequeños productores de
mercancías del país donde esta última ha sido derrocada.

Y en otra parte en la misma obra: «la pequeña producción engendra capitalismo y burguesía
constantemente, cada día, cada hora, de modo espontáneo y en masa». Lenin ve en la
pequeña producción mercantil una amenaza para el desarrollo del socialismo porque ella
tiende, necesariamente, a asumir la forma capitalista. Es decir, a pesar de que la producción
mercantil pueda ser aún «admitida» durante las primeras etapas del socialismo porque la
fuerza de los hechos históricos lo exige, no podemos perder de vista que ella engendra, de
forma espontánea, las relaciones sociales capitalistas y, con ellas, sus formas ideales y sus
fetiches, que pueden extenderse entre las cabezas de las personas como una epidemia.

Casi veinte años antes, en 1902, en su famoso libro ¿Qué hacer?, ya Lenin era consciente de
esto, y por eso opone allí la conciencia «socialdemócrata» (comunista) al espontaneísmo de
las luchas obreras. «El desarrollo espontáneo del movimiento obrero marcha precisamente
hacia la subordinación suya a la ideología burguesa. […] De ahí que nuestra tarea, la tarea de
la socialdemocracia [de los comunistas], consista en combatir la espontaneidad», Lenin, Qué
hacer, Alianza, p. 102. 15 esto es, en elevar las luchas inmediatas, parciales, económicas,
sindicales, etc., en luchas políticas, planificadas, dirigidas estratégicamente, que se orienten
a la toma del poder y que se basen en los conocimientos más avanzados de las leyes y
dinámicas sociales que nos permite comprender el método dialéctico-materialista.

Es en este sentido que Lenin plantea su conocida tesis de inculcar «desde fuera» la conciencia
comunista a la clase obrera en lucha; desde fuera del pensamiento espontáneo que brota
constantemente y en todas partes de la propia reproducción material de la sociedad y que la
legitima. Y a este «fuera» de la conciencia fetichizada solo puede llegarse mediante el
descubrimiento de la esencia de las cosas, de los fenómenos sociales, gracias al método
dialéctico-materialista de estudio de la realidad.

4. Lógica dialéctica y conciencia comunista

El modo en el que podemos conocer la esencia de las cosas o, lo que es más importante para
nuestro caso, conocer las relaciones sociales reales que operan independientemente de la
voluntad de los individuos y que sirven como fundamentos de la práctica social
históricamente determinada de una sociedad (de nuestras sociedades), es únicamente con el
estudio científico de la realidad social. Y lo cierto es que la realidad social es esencialmente
contradictoria, pero no contradictoria en un sentido meramente irracional, aleatorio; es
contradictoria en un sentido dialéctico, y, por tanto, tiene su propio «orden», su propia
racionalidad, su propia lógica. La contradicción es el motor del automovimiento y desarrollo
de los objetos y fenómenos sociales. Sin contradicción interna no hay movimiento, y sin
movimiento no hay existencia (no hay historia).



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 11

Para comprender la lógica objetiva que rigen las sociedades humanas es necesario, por tanto,
una lógica dialéctica (teórica) capaz de reflejar esa lógica objetiva en el pensamiento, de
expresar en conceptos el desarrollo y las contradicciones realmente existentes en el mundo
objetivo. Así lo expresa Bosenko: «Al hablar sobre la lógica dialéctica no se puede desconocer
que es justamente con ayuda del pensamiento teórico dialéctico que se hace realidad la
comprensión de la esencia de la cosa, que ha venido a ser objeto de investigación, en su
automovimiento, autodesarrollo y, esto es, en sus contradicciones internas».

Es con ayuda de la lógica dialéctica, de la teoría marxista del conocimiento, que podemos
crear los aparatos conceptuales que nos permiten comprender de forma concreta y profunda
la realidad en las distintas disciplinas y campos de la ciencia. La aplicación del método
dialéctico por parte de Marx al campo de la economía política es lo que le permite llegar al
fondo de los hechos y conocer, así, las leyes fundamentales del modo de producción
capitalista. Si estudiamos detenidamente El Capital, podremos ver la forma magistral en la
que Marx despliega el método y maneja las categorías dialécticas. A este respecto dice Lenin
en sus Cuadernos filosóficos: «Si Marx no nos dejó una Lógica (con mayúscula), dejó en cambio
la lógica de El Capital». Lenin, V.I. (1976), Cuadernos filosóficos, OOCC XLII, Akal, p. 309. 16

Es precisamente de esta manera, con un análisis no solamente crítico de la realidad social,
sino fundamentado sobre la concepción del materialismo dialéctico, que podemos salir de las
neblinosas comarcas en las que las formas ideales fetichizadas crean ilusiones y confunden
nuestras cabezas. Y es desde este fuera que Lenin nos insta a inculcar la conciencia comunista
entre la clase, porque es desde este fuera que podemos captar la realidad objetiva en su
verdadera objetividad, que podemos comprender las verdaderas contradicciones sociales y
que podemos, en definitiva, conocer las leyes y dinámicas que rigen el orden social
capitalista.

5. Independencia de clase y Partido Comunista

La independencia de clase, entendida como la capacidad de agencia propia de la clase obrera
en lucha por sus propios intereses y por su emancipación, tiene varias dimensiones.
Podríamos resumirlo de forma esquemática del siguiente modo: 1) Independencia ideológica,
en el sentido de una cosmovisión propia del mundo, de una comprensión de sus intereses
objetivos en cuanto clase en contraposición a los del capital; 2) Independencia política, en el
sentido de tener un programa político propio, una estrategia en su lucha hacia la toma del
poder; 3) Independencia organizativa, en el sentido de tener sus propias estructuras de clase
en las cuales ella se organiza «al margen» de la institucionalidad burguesa.

Estos tres aspectos, presentados aquí de forma esquemática y vulgar, no pueden de ninguna
manera entenderse por separado, pero nos es útil clasificarlo de este modo para el análisis.
En el centro de la independencia de clase está la independencia ideológica, en el sentido de
que es la brújula que permite establecer los análisis políticos correctamente y detectar las
necesidades organizativas del Partido y de la clase. Pero esto no debe hacernos olvidar la
dialéctica entre teoría y práctica, ni podemos tampoco caer en el error de pensar que la teoría
revolucionaria –que no se trata solo de los análisis más abstractos de la filosofía o la
economía política, sino también de cómo organizar la intervención comunista en un centro
de trabajo particular– pueda elaborarse al margen de la práctica militante.



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 12

El estudio científico de la realidad social a través del método dialéctico solo es revolucionario
si sirve para avanzar posiciones en la lucha de clases, del mismo modo que la práctica
militante solo es revolucionaria si está guiada por un análisis científico –materialista y
dialéctico– de la realidad social. Precisamente por esto es necesaria una organización que
unifique en su seno la teoría y la práctica revolucionaria, que garantice su propia
independencia organizativa, política e ideológica, y que se blinde, de esta manera, a las
formas ideales fetichizadas que vagan por el mundo.

Pero precisamente porque el Partido no es un ente abstracto, puro, ni ajeno a la realidad
social, en él también permean constantemente posiciones e ideas ajenas al proyecto
revolucionario. Es por esto que Lenin y los bolcheviques insistían en la necesidad de una
vanguardia organizada en Partido, es decir, de un tipo de partido que condense la
inteligencia colectiva de la clase obrera y que sea, a la vez, una organización de combate
preparada para el asalto revolucionario al poder. La forma organizativa del Partido
Comunista es, siguiendo este planteamiento, la que Lenin y los bolcheviques
conceptualizaron: un partido profesionalizado de cuadros comunistas, que agrupe a los
sectores «más avanzados» –en un sentido político-ideológico– de la clase obrera y otros
sectores populares, es decir, de aquel sector más consciente del papel histórico de su lucha.
Un Partido que interviene activamente entre el conjunto de la clase, en todas sus luchas, que
constantemente la organiza, que constantemente combate el espontaneísmo de la lucha
económica y las formas ideales fetichizadas que brotan por todos lados. En definitiva, un
Partido que dedica todos sus esfuerzos a organizar de forma independiente al conjunto de la
clase, a difundir la cosmovisión marxista, a explicar la contradicción fundamental entre capital
y trabajo, y a demostrar la necesidad de la lucha por el socialismo-comunismo. Es papel del
Partido el de combatir las formas ideales fetichizadas, garantizar la independencia de clase y
dirigir su lucha hacia la victoria revolucionaria.

Con un pie fuera de aquellas comarcas neblinosas de la ideología burguesa fetichista, y el otro
pie dentro de ella, el Partido es capaz disipar la niebla, poco a poco, en sectores cada vez más
amplios de la clase. Existen en nuestra historia numerosos ejemplos que demuestran la
necesidad de este tipo avanzado de Partido Comunista, el modelo por el que apostaron los
bolcheviques y que les permitió la victoria. Por poner un ejemplo de la misma época, en
Alemania los Consejos de obreros y soldados se extendieron, en 1918, por todo el territorio, y
en varias zonas asumieron el poder político desplazando a las instituciones burguesas. La
organización independiente de la clase obrera era un hecho. Pero el Partido Comunista
Alemán, recién fundado, poco cohesionado y sin una amplia inserción entre la clase, no fue
capaz de dirigir esta lucha hacia la toma total del poder, no fue capaz de explicar la
necesidad histórica de la revolución. Por eso, la clase obrera alemana de principios del siglo
XX, que llegó a su máximo nivel de maduración posible bajo la conciencia fetichizada, bajo
las dinámicas espontáneas de lucha y organización, que llegaron incluso a crear verdaderos
órganos de poder obrero, acabaron renunciando a desarrollar su propio poder, a instaurar la
dictadura del proletariado, y retrocedieron hasta la convocatoria, con el apoyo mayoritario
de los Consejos, de una asamblea constituyente que acabó por disolverlos.

Si el socialismo-comunismo es una necesidad histórica del desarrollo humano, de la lucha de
clases, entonces también los medios para llegar a aquel orden social se convierten en
necesidades históricas: el Partido Comunista, la revolución socialista y la dictadura del
proletariado. Solo por el penoso y pedregoso sendero de la lucha revolucionaria de la clase



Fetichismo, reproducción ideológica y conciencia comunista: un estudio de lo
ideal | 13

obrera es que podremos, finalmente, lograr un mundo en el que desterrar definitivamente las
formas ideales fetichistas que atormentan en el presente las cabezas de la humanidad.

Notas:

Dialéctica de la naturaleza, p. 1771.
Marx, K., y Engels, F. (1974), La ideología alemana, Ediciones Pueblos Unidos, p. 52.2.
Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», en OOEE, Dos Cuadrados, tomo I, p. 254.3.
Engels, Feuerbach y el fin…4.
Bosenko, V., El proceso de formación de la teoría, Edithor, p. 51.5.
Iliénkov, E., «Dialéctica leninista y la metafísica del leninismo», en OOEE, tomo II, Dos6.
Cuadrados, p. 91.
Mau, S., Coacción muda, Verso, p. 147.7.
Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», p. 301. (Las cursivas son mías).8.
Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 84.9.
Iliénkov, E., «Dialéctica de lo ideal», pp. 286 y 285.10.
Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 123. Las cursivas son mías.11.
Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 123.12.
Marx, K., El Capital, Siglo XXI, p. 131.13.
Mau, S., Coacción muda, Verso, p. 83.14.
Lenin, Qué hacer, Alianza, p. 102.15.
Lenin, V.I. (1976), Cuadernos filosóficos, OOCC XLII, Akal, p. 309.16.


