‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 1

I. Método y ortodoxia marxista

Decia Engels que la materia sin movimiento es tan inconcebible como el
movimiento sin materia. Esto es cierto no para la «<materia» en un sentido vulgar
-como aquello sensiblemente dado, lo fisico-, sino para la materia entendida como
categoria de la légica dialéctica, es decir, como toda aquella realidad objetiva
existente fuera y antes de la conciencia. Y junto con el incansable movimiento de
la materia se ve arrastrada la conciencia a una marea de movimiento. En la
realidad, tanto en el plano material como en el ideal, no hay ni puede haber nada
constantemente estatico.

Por esto mismo es que pensar en el marxismo como un sistema de ideas fijo,
estatico, acabado, es un completo absurdo, va en contra de su propia esencia. El
conocimiento sobre la realidad objetiva debe moverse al son del propio
movimiento de la realidad objetiva; lo l6gico debe desprenderse de lo historico.
Esta es la premisa materialista de la ldgica dialéctica.

Esto, por otro lado, no debe entenderse al estilo de los revisionistas: el marxismo
ha caducado, sus categorias han quedado anticuadas. Esto no es cierto. Cuando
decimos que el marxismo es un sistema vivo de ideas, en desarrollo, nos referimos
al hecho de que, con el propio movimiento de la realidad, las conclusiones que se
extraen en un momento histérico especifico pueden quedar desfasadas para otro
contexto distinto. Con ello nos referimos a que la dialéctica materialista, como
cosmovision totalizadora, se encuentra en un constante proceso de desarrollo en
el que se apropia, a través de su método de investigacién, de un conocimiento
cada vez mas amplio, mas concreto, de la realidad.

Es en este sentido que Lukacs se referia a la ortodoxia en el marxismo:

La ortodoxia en cuestiones de marxismo se refiere [...] exclusivamente al
método. Implica la conviccidn cientifica de que con el marxismo dialéctico se
ha encontrado el método de investigacién justo, de que este método solo
puede desarrollarse, perfeccionarse; porque todas las tentativas de superarlo
o de «mejorarlo» tuvieron y no pueden dejar de tener otro efecto, que

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 1



‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 2

hacerlo superficial, banal, ecléctico.’

Este método, el método dialéctico, es el que tanto Marx como Engels desarrollaron
a lo largo de su vida y fue el que utilizé Marx en su estudio sobre el modo de
produccion capitalista. Su obra magna, El Capital, es la expresion viva de la
aplicacion del método dialéctico, del método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto, al estudio del modo de produccién capitalista:

Todo el marxismo de arriba abajo esta creado con ayuda del método de la
dialéctica materialista, y por tanto, literalmente, en toda la obra de Marx y
Engels es posible y necesario estudiar la I6dgica de su pensamiento, la teoria
del conocimiento (cientifico) que ellos aplicaron conscientemente: la
dialéctica.d’

En este articulo intentaré exponer de la manera mas simple y accesible posible los
fundamentos de este método, el método de ascenso de lo abstracto a lo concreto,
que no solo Marx y Engels, sino también Lenin supo aplicar genialmente en sus
analisis, asi como tantos otros marxistas a lo largo de la historia del siglo anterior,
que, a pesar de todo, supieron desarrollar de manera creativa el marxismo-
leninismo frente a las posturas vulgares, mecanicistas y empiristas tanto dentro
como fuera del campo socialista.

Il. Algunas categorias fundamentales de la dialéctica marxista

Para comprender cual es el método de investigacidn utilizado por Marx en E/
Capital, primero es necesario familiarizarse con algunas de las categorias
fundamentales de la dialéctica, especialmente aquellas referidas al propio método
de investigacion, esto es, al método de ascenso de lo abstracto a lo concreto, a la
l6gica dialéctica.

La comprensién de las categorias que expongo a continuacién pueden parecer
complejas, mas que nada, por su polisemia -el mismo término puede ser utilizado
con significados distintos- y, en ese sentido, por nuestra falta de costumbre a la
hora de utilizar las categorias dialécticas con su significado propiamente dialéctico.

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 2



‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 3

En el fondo, sin embargo, no es una cuestion tan compleja. Por otro lado, las
expongo de manera bastante esquematica, pero no pueden comprenderse
realmente si no se las conceptualiza todas ellas interconectadas. Por eso, aunque
es posible que la lectura de este articulo pueda ser ardua en ocasiones,
recomiendo seqguir leyendo a pesar de no entender algunos fragmentos, ya que las
cuestiones mas complejas se explican y sintetizan reiteradamente a medida que
avanza la exposicién a lo largo del articulo para hacer mas comprensible el fondo
de lo que pretendo exponer, es decir, para hacerse una idea general de cudl es el
método de investigacidn utilizado por Marx, Engels y Lenin.

1. Lo abstracto y lo concreto

Las categorias «abstracto» y «concreto» son, probablemente, unas de las que
mayor confusién han generado en el pensamiento de muchos marxistas. Si no
estamos familiarizados con el estudio y el lenguaje de la dialéctica, asumiremos el
concepto de «abstracto» y «concreto» del modo en el que popularmente nos
referimos a ellos: por «concreto» entenderemos aquello «sensiblemente
perceptible», lo «dado», lo «realmente existente», incluso lo «material»; mientras
gue por abstracto entenderemos aquello «general», lo «puramente pensado»,
incluso como sindnimo de «lo ideal».

Visto asi, es facil comprender que autores como Hilferding pensaran en el método
de ascenso de lo abstracto a lo concreto no como un método de analisis e
investigacién de la realidad, sino como un mero método de exposicion de ideas. O
incluso cdmo otros autores como Afanasiev, cuyo manual de filosofia se difundié
de manera masiva a lo largo del mundo, invierte completamente el método de
ascenso de lo abstracto a lo concreto.[1’

Por el contrario, lo «abstracto» y lo «concreto» significan, en dialéctica, algo muy
distinto.

El concepto dialéctico de lo «concreto» suele definirse del siguiente modo: «Lo
concreto es concreto porque es la sintesis de multiples determinaciones, por lo
tanto, unidad en la diversidad»; 1" «lo concreto, el cardcter concreto, es, antes
que nada, sinénimo del vinculo real de los fenédmenos, de trabazén e interaccién

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 3



‘& Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 4

de todas las aristas y momentos del objeto».[1°

Pero, ;qué significa esto? Pues bien, cuando hablamos de que algo es «concreto»,
lo que queremos decir es que ese algo, ese objeto que estamos estudiando, tiene
en si toda una serie de determinaciones -caracteristicas, por decirlo de algun otro
modo- que hacen de ese objeto ser, precisamente, un objeto particular. Por
ejemplo, pensemos en Messi: individuo de la especie humana, nacido en Argentina
el 24 de junio de 1987, estatura de 170 cm, es el mejor jugador de la historia del
futbol y recientemente campedn mundial con la seleccidn, etc. Todas estas
caracteristicas, e infinitud de otras tantas (desde su composicién meramente
fisioldgica a su manera de ser, de pensar, de actuar, etc.), hacen de Messi ser
Messi, le hacen distinguirse como tal del resto de los miles de millones de
personas en el mundo. Si de él solo conocemos el nombre, no podemos decir que
tengamos un conocimiento concreto de quién es; en cambio, a medida que
CONOCEMOS NUEVOS rasgos, nuevas caracteristicas, en definitiva, nuevas
determinaciones que hacen de Messi ser Messi y no simplemente «un hombre»,
«un jugador de fUtbol», etc., entonces nos acercaremos a un conocimiento mas
concreto de él. (Aunque, como veremos a lo largo del articulo, el método de Marx
no consiste Unicamente en esta simple acumulacién de definiciones de un objeto).

Por tanto, cuando decimos que conocemos algo, un fendmeno, un objeto, etc., de
manera concreta, lo que estamos diciendo es que conocemos todas -0 una buena
parte de- las determinaciones -caracteristicas- de ese objeto. Es en ese sentido
que decimos, con Marx, que «lo concreto es concreto porque es la sintesis de
multiples determinaciones», es decir, lo concreto es concreto porque esta formado
de toda una serie de determinaciones interconectadas que configuran ese objeto
de tal modo que solo puede ser ese mismo objeto.

Por otro lado, lo «abstracto» es lo opuesto a lo «concreto»; son, en ese sentido,
una unidad dialéctica, un par categorial. Asi lo sintetiza bien lliénkov: «por
abstracto se entiende a todo lo extremadamente unilateral, incompleto, al reflejo
unilateral del objeto de estudio en la conciencia; en antitesis al conocimiento
concreto, como conocimiento desarrollado, profundo, completo».[°

Volvamos de nuevo con Messi. Si, por algun extraiio motivo, no supiésemos quién

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 4



‘& Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 5

es y nos lo cruzasemos por la calle, veriamos en él simplemente a un hombre. La
Unica informacidn que tendriamos de él seria aquello que podemos ver a primera
vista. Ni su nombre, ni su biografia, ni su pensamiento, ni su profesion, etc. No
conoceriamos de él mas que su aspecto fisico. Ante esta falta de conocimiento de
sus determinaciones, el conocimiento que tendriamos sobre él seria un
conocimiento extremadamente abstracto, incluso aunque podamos verlo y tocarlo.
Nuestro conocimiento seria abstracto precisamente por ser simple, fragmentario,
aislado, desconectado de su totalidad.

Sintetizando un poco todo lo mencionado hasta ahora: el conocimiento concreto es
aquel que capta en el objeto de estudio todas sus determinaciones en su conexion
interna, que es capaz de comprender cada una de sus aristas, de sus propiedades,
en interconexién con las otras, como partes necesarias de ese mismo objeto
(aunque, en lo que llevamos de articulo, por ahora solo hemos visto cdmo reunir
diversas determinaciones exteriormente, no desde la unidad interna del propio
objeto; en los siguientes apartados profundizaremos en ello). El conocimiento
abstracto es aquel que no es capaz -aun- de desvelar aquellas determinaciones
propias de un objeto o de un fenémeno y, por tanto, no puede captar su
automovimiento; es aquel conocimiento unilateral, incapaz de explicar un
fendmeno, aun cuando pueda describirlo.d’

A pesar de esto, este pensamiento abstracto como sindnimo de pensamiento
unilateral, incompleto, fragmentario, cabria diferenciarlo de la utilizacion
consciente de la abstraccion como parte de un proceso mas amplio del
conocimiento (abstraccién cientifica, que diria Rosental), como un escaldn
necesario en el ascenso de lo abstracto a lo concreto. En el tercer apartado
veremos esto con mayor detalle.

2. Totalidad concreta

Veamos ahora el concepto de totalidad. Cuando en légica dialéctica hablamos de
totalidad organica, nos referimos a la unidad de toda una serie de objetos o
fendmenos que solo pueden ser comprendidos como partes de esa totalidad, es
decir, en unidad interna con todas y cada una de las determinaciones que forman
esa totalidad. Pensemos, por ejemplo, en una persona cualquiera. Ella forma parte

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 5



‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 6

de una totalidad social, y llega a ser quien es, entre muchas otras cosas, por su rol
dentro de esta totalidad, del modo de produccién y organizacién social que
condicionan su modo de ser, de pensar y de actuar. Si otra persona
fisiologicamente idéntica naciese en una sociedad distinta, sus puntos en comun
serian probablemente infimos, puesto que, por el hecho de formar parte de dos
totalidades sociales distintas, ellas crecen, piensan y viven de manera distinta. Un
individuo solo es tal individuo singular en cuanto forma parte de una totalidad
social y encarna en su persona, en su modo de ser, de pensar y de actuar, la
cultura de esa sociedad de la que forma parte.

lliénkov pone el ejemplo -algo macabro, si se me permite- de una mano: «una
mano separada del cuerpo sigue siendo una “mano” solo por el nombre. En efecto,
ella es mas bien el cadaver de una mano, y no una mano como tal»;3° por lo
tanto, «ha resultado que su “determinacidn principal” se encontraba y se
encuentra fuera de ella»,[0° esto es, en su relacién (interaccién) con el resto del
cuerpo humano como totalidad orgdnica. Es decir, del mismo modo que una
persona es tal persona singular Unicamente si estd inserta en una totalidad social
concreta, la mano es Unicamente una mano cuando forma parte de un cuerpo
humano viviente y funcional. Lo que hace de esa persona ser esa misma persona y
lo que hace de esa mano ser esa mano es la relacién que establecen -y, por tanto,
la funcidn que cumplen- con la totalidad organica a la que cada una de ellas
pertenece.

Como podemos intuir, dado el significado dialéctico de lo «concreto» explicado
anteriormente, toda totalidad organica es profundamente concreta: cuando nos
referimos a un conjunto de objetos o fendmenos como totalidad, nos referimos a
ellos como mutuamente dependientes, en constante interaccién y movimiento, en
una unidad concreta, rica en determinaciones. El conocimiento cientifico, por
tanto, solo puede ser concreto si es capaz de desvelar, en una totalidad realmente
existente, todas esas determinaciones que forman parte de ella y las maneras en
las que estas se relacionan.

3. Lo universal y lo particular

El materialismo vulgar suele presentar lo «general», lo «universal», como aquello

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 6



‘& Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 7

«que es propio de muchos objetos singulares»,[1" lo universal liga a los objetos
«entre ellos y condiciona su pertenencia a una especie o clase determinada de
objetos homogéneos».[d" Asi, por ejemplo, el rojo es un universal si consideramos
todos aquellos objetos con esta determinacion: la sangre, una bandera comunista,
una lata de Coca-Cola, etc.

Visto asi, la relacién que se establece entre lo universal y lo particular -lo
particular entendido como aquello individual, en si diferente del resto1**- se
reduce a que lo general es el modo en el que se clasifica una serie de objetos
particulares en funcién de una o varias determinaciones compartidas por ellos (la
sangre, la bandera y la lata son, asi, particulares del universal rojo). La I6gica
formal (no dialéctica), por tanto, define: 1) particular: objetos individuales; 2)
general: relaciones de identidad entre estos objetos basadas en ciertas
determinaciones externas.

Por el contrario, el significado dialéctico de lo «universal», de lo «general», es muy
distinto al significado que le da el materialismo vulgar o la légica formal. Por
decirlo de algin modo, lo universal es aquello que enlaza todos los objetos y
fendmenos de una totalidad organica; estos forman parte de esa totalidad Unica y
exclusivamente en cuanto se derivan de su universal. En definitiva, un universal
concreto es aquello que vertebra una totalidad concreta, que la hace ser esa
totalidad concreta y no otra, y que hace que todos los objetos y fenémenos que
forman parte de ella estén en interaccion mutua como consecuencia del
movimiento de ese universal.

Creo que, para comprenderlo mejor, vale la pena leer este fragmento de Iliénkov:

El marxismo-leninismo se funda en la interpretacién concreta de lo universal.
La mercancia,[d0" por ejemplo, como relacion universal del sistema mercantil
capitalista de relaciones econdmicas, no es la abstraccion [...] sino, ante
todo, un fendmeno real concreto, cuyo analisis completo converge con el
descubrimiento de las determinaciones verdaderamente universales de todo
el sistema en su integridad. En ella [en |a ley del valor como relacién
universal de la totalidad capitalista], como en una «célula», se encierran
todas las contradicciones de la sociedad capitalista que se desarrollan sobre

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 7



‘& Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 8

su base. [...] Lo universal, de ese modo, actla como fundamento a partir del
cual se desarrollan todos los fendmenos particulares y singulares de un
sistema concreto en cuestién y por el cual todos ellos transitan, al fin y al
cabo. [...] Por ello, en légica [dialéctica], el universal es considerado como el
unico y posible punto primicial del cual puede desplegarse la comprension
sistematica del objeto en toda su concrecidn, en la trabazdn e interaccion
internas de todas las formas particulares de su existencia, movimiento y
cambio, en su desarrollo de lo simple a lo complejo, desmembrado, concreto.
|:|14

Ahora que conocemos mejor las categorias de «totalidad concreta», «universal» y
«particular», podemos comprender por qué Marx abre E/ Capital con un capitulo
analizando de manera pormenorizada la mercancia (la ley del valor): porque en
ella encuentra el universal a través del cual, en su automovimiento, se desprenden
todas las demas categorias propias del capitalismo. Seria imposible explicar
concretamente (es decir, en su unidad con el resto de categorias del modo de
produccién capitalista) la ganancia, por ejemplo, sin haber explicado previamente
el plusvalor, ni el plusvalor sin haber explicado previamente el valor, etc. El
fundamento, el punto primicial a partir del cual se pueden comprender todas las
categorias del modo de produccién capitalista es la ley del valor como relacion
social; por esto es por lo que Marx empieza su investigacion con ella.[]"

Quisiera, en cualquier caso, hacer un pequefio comentario necesario que, si bien
no tiene mucha importancia en el fondo de lo que estamos exponiendo en este
articulo, es especialmente relevante a la hora de estudiar especificamente el modo
de produccién capitalista: Si bien a lo largo del articulo tomamos la ley del valor
como ejemplo de universal concreto del modo de produccién capitalista, esto
requiere de una mayor precisién, en cuanto la ley del valor no adquiere,
realmente, su cardcter especificamente capitalista sin la ley de la plusvalia. Por
este motivo es que también se suele identificar la plusvalia como la ley
fundamental del capitalismo. No podemos olvidar que la produccién mercantil es
un tipo de produccién precapitalista, que solamente se convierte en el modo
dominante de produccién en cuanto se generaliza (en cuanto se convierte en
universal concreto), y ello pasa necesariamente por la operatividad de la ley de la
plusvalia; esta es la que permite sobrepasar los limites de la produccién mercantil

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 8



‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 9

simple. Marx estudia en los primeros capitulos de El Capital la produccion de
mercancias en general (y, por tanto, la ley del valor), pero solamente cuando esta
adquiere su mayor grado de desarrollo (y, por tanto, opera ya la ley de |a
plusvalia) es que podemos hablar, propiamente, de modo de produccién
capitalista.

I1l. El método de ascenso de lo abstracto a lo concreto

Ahora que ya manejamos algunas de las categorias l6gicas fundamentales de la
dialéctica materialista, pasemos a ver cémo son utilizadas por el método
dialéctico, es decir, el método de ascenso de lo abstracto a lo concreto, para
analizar y comprender la realidad en toda su riqueza, en toda su concrecidn.

Volviendo con el materialismo vulgar, podemos ver que, por su confusién con el
significado de lo «abstracto» y lo «concreto», acaban invirtiendo el método: el
«desarrollo del conocimiento se expresa en su paso de la contemplacién viva y
directa al pensamiento abstracto».[1'° Para Afanésiev se trata de ir de lo
«concreto», entendido por él como el objeto dado, sensible, existente en la
realidad objetiva, a lo «abstracto», entendido como el pensamiento, el
conocimiento. Pensemos ahora esta afirmacion pero dotando a las categorias de
«abstracto» y «concreto» su real significado dialéctico: lo que en el fondo plantea
Afanasiev, visto asi, es que se trata de ir del objeto real, concreto, rico en
determinaciones, a un pensamiento abstracto, es decir, unilateral, incompleto,
fragmentario. Este es el modo de proceder de las ciencias sociales burguesas: la
descripcion y clasificacion de algunas de las determinaciones del objeto o
fendmeno de estudio de manera abstracta, fragmentada, sin llegar a explicarlas
como partes necesarias de un todo, en su plena interaccién.

Por el contrario, el método de ascenso de lo abstracto a lo concreto es, tal y como
indica su propio nombre, un método de investigacién que parte del conocimiento
abstracto, del conocimiento unilateral, fragmentario, y avanza a través del estudio
hacia un conocimiento concreto, rico en determinaciones. Cuando Marx, en el
prefacio de la Contribucidn a la Critica de la Economia Politica, afirma que «lo
concreto es concreto porque es la sintesis de multiples determinaciones», sigue,

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 9



‘& Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 10

«a ello se debe el que [lo concreto] aparezca en el pensamiento como proceso de
sintesis, como resultado, no como punto de partida, aunque sea el verdadero
punto de partida».[0’ Lo que Marx esta diciendo aqui son, principalmente, dos
cosas: 1) que lo concreto en el pensamiento, esto es, el conocimiento concreto de
un objeto o fendmeno, es producto del propio pensamiento, aparece en él como
sintesis, como resultado del pensamiento; y 2) que, a pesar de eso, lo concreto es
el verdadero punto de partida, pero no porque el método parta del conocimiento
concreto y avance hacia el conocimiento abstracto, sino porque el objeto o
fendmeno real existente fuera del pensamiento y que este estudia es un objeto o
fendmeno completamente concreto. Lo concreto es una propiedad del objeto, y el
pensamiento trata de desvelar todas las determinaciones y conexiones internas de
ese objeto para comprenderlo de manera concreta. Es en este sentido que
decimos que lo concreto es tanto el punto de partida, en cuanto es una propiedad
del objeto, como resultado del pensamiento, en cuanto el pensamiento, a través
del estudio del objeto, avanza hacia un conocimiento cada vez mas concreto de él.

Esto, que puede parecer una contradiccion, no lo es en absoluto si conocemos las
categorias dialécticas de lo abstracto y lo concreto. Volvamos con el ejemplo de
Messi, e imaginemos que no sabemos quién es. Como deciamos anteriormente, si
nos lo cruzamos por la calle solo tendremos la informacién que nos es dada en los
sentidos (vista, oido, etc.), pero no conoceriamos casi nada de él. Por tanto,
aunque Messi, como tal, es un ser completamente concreto, nuestro conocimiento
sobre él sera de un alto grado de abstraccidén. Tendremos asi un conocimiento
abstracto (unilateral, aislado, pobre en determinaciones) de un ser concreto. Que
el objeto sea en si un objeto completamente concreto no significa, en absoluto,
que la percepcién inmediata que tengamos de ese objeto sea también concreta,
sino al revés, nuestra percepcién sera abstracta en cuanto solo conocemos unas
pocas determinaciones de ese objeto.

Es decir, al contrario de lo que plantea el materialismo vulgar, cuando nosotros
empezamos a estudiar un objeto o fendmeno existente en la realidad objetiva sin
conocimiento previo -0 con un minimo conocimiento-, por mucho que lo podamos
ver, por mucho que lo podamos tocar, ese conocimiento que nosotros tendremos
sobre el objeto serd un conocimiento abstracto. Si somos seres incultos, esto es, si
no tenemos conocimiento sobre la sociedad en la que vivimos (su idioma,

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 10



‘& Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 11

costumbres, etc.), entonces todo lo que en ella ocurra se nos presentara de
manera abstracta. No podemos decir que un bebé tenga un conocimiento concreto
de la realidad inmediata que le rodea, sino al contrario, tiene una percepcion
abstracta de ella, la capta de manera unilateral, pobre, fragmentada, a pesar de
que él esté inserto en ella, a pesar de que la vea, la toque, la sienta. (Lo cierto es
que esto no ocurre solamente con los bebés, sino también con las personas
adultas que no han estudiado por qué ocurren las cosas que ocurren a su
alrededor).

La realidad sensible se nos presenta, por tanto, si no tenemos conocimiento de
ella, de manera abstracta, en el sentido en el que no somos capaces aun de
comprenderla. Generamos -socialmente- representaciones de nuestro entorno:
«Una representacion es precisamente la contemplacidn verbalmente expresada».
O™ Por el contrario, el concepto aparece en el pensamiento solo cuando hemos
estudiado un objeto o fendmeno, cuando hemos avanzado desde su
representacion abstracta a una de mayor concrecion, conociendo asi sus
propiedades y determinaciones internas. Mientras la representacién se mantiene
en el plano de las apariencias (conocimiento empirico), el concepto penetra en su
esencia (conocimiento 18gico): el concepto, en definitiva, aparece como proceso y
resultado del conocimiento cientifico.

En el método de ascenso de lo abstracto a lo concreto, por tanto, lo abstracto se
presenta Unicamente como un escaldn del conocimiento, y no, como lo plantea
Afanasiev, como el resultado. Ahora bien, ;cédmo avanza el conocimiento desde
una representacién abstracta hacia un concepto concreto? ;Cual es, en definitiva,
el método dialéctico?

Como hemos visto, este método parte de la representacion abstracta que es dada
cuando observamos la realidad objetiva. Sin embargo, no podemos aun avanzar,
en este grado de abstraccion, hacia lo concreto, puesto que las representaciones
abstractas que manejamos en este momento estan aun desordenadas, inconexas.
Debemos, en primer lugar, profundizar en la abstraccion, realizar un proceso de
abstraccién consciente en el que vayamos desmenuzando el objeto o fenémeno
estudiado, dejando de lado sus momentos secundarios: «La abstraccion cientifica
deja de lado las relaciones exteriores, no esenciales, entre los objetos, para arrojar

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 11



‘& Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 12

luz sobre su unidad, sobre sus conexiones internas, esenciales».[1"

Lo cierto es que, aunque hemos presentado en este articulo el pensamiento
abstracto como un pensamiento pobre, no es tanto asi. A pesar de que lo abstracto
no es un fin en si, se trata de un momento necesario del conocimiento.
Precisamente a través de la abstraccion como primer escalén del conocimiento es
que podemos descubrir el universal concreto que rige dicha totalidad concreta:
«En el estadio del pensar abstracto, se busca lo que constituye la base, la unidad
de la diversidad».[0”° Creo que Rosental sintetiza muy bien el método de lo
abstracto a lo concreto de la siguiente manera:

El paso de lo concreto sensorial [la realidad objetiva dada en nuestras
sensaciones] a lo abstracto no nos aparta, en esencia, del mundo concreto,
sino que nos acerca a él en el sentido de que lo llegamos a conocer mas
hondamente, en su esencialidad, y solo habiendo descubierto por medio de
abstracciones la esencia [esto es, el universal concreto] de los fenémenos,
podemos luego conocerlos en lo que tienen estos de concreto.[d**

Como vimos al principio del articulo, el conocimiento abstracto es un conocimiento
pobre en cuanto es unilateral y fragmentario. Sin embargo, como vemos ahora, la
utilizacién consciente de la abstraccién como herramienta de analisis, como
momento del proceso del conocimiento, es necesaria para comprender
concretamente la realidad:

Es posible decir que el ascenso de lo concreto a lo abstracto es, por un lado,
también el ascenso de lo abstracto a lo concreto y, por el otro, son dos
formas mutuamente presupuestas del proceso de dominio teérico del mundo
[...]. Y bien, jpor qué Marx define, aun tomando todo esto en cuenta, al
“ascenso de lo abstracto a lo concreto” precisamente como el inico método
cientifico posible y correcto en relacién al dominio (reflejo) teérico del
mundo? La razén es que la dialéctica [...] sefala la arista determinante,
dominante, ese momento en la unidad de contrarios que en el caso en
cuestion resulta ser la guia, lo determinante [...]. Lo “concreto” [...] aparece
aqui como la finalidad especifica del pensamiento tedrico [...]. Lo “abstracto”
resulta, desde este punto de vista, no ser la finalidad, sino solamente el

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 12



‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 13

medio del proceso tedrico, y cada acto aislado de generalizacion (esto es, la
reduccion de lo concreto a lo abstracto) actla como algo subordinado, como
un momento “desapareciendo” en el movimiento general.[d”

Una vez encontrado el universal concreto de la totalidad estudiada a través de la
abstraccion consciente, se sigue la deduccion materialista y avanzamos, ahora si,
de lo abstracto a lo concreto. Esta deduccion se realiza a través del estudio del
universal que rige una totalidad concreta y del cual se desprenden, como
necesidades de su automovimiento, todo el resto de fendmenos y objetos de esa
totalidad. Es asi como comprendemos la unidad interna entre todos los objetos,
fendmenos o determinaciones de esa totalidad.

Asi es como Marx encuentra, en el valor, la relacién universal de la totalidad
capitalista. Por eso, desde la representacion abstracta de la mercancia que
presenta Marx en las primeras paginas de El Capital, avanza en su analisis hacia el
descubrimiento de nuevas categorias (momentos particulares) que surgen como
necesidad del automovimiento histérico de la ley del valor. De este modo, se parte
del universal de una totalidad concreta para, a partir de él, descubrir todos los
particulares que le son propios a ese universal y que forman parte de la totalidad
concreta: el orden social capitalista. Asi el conocimiento abstracto avanza hacia el
conocimiento concreto de la totalidad.

IV. Apuntes finales

Lo expuesto en este articulo no es mas que una introduccion breve y tosca de lo
que realmente es el método dialéctico y la I6gica dialéctica. No solo he omitido
algunas cuestiones o matices en la exposicidn de las categorias, sino que ni
siquiera he mencionado cuestiones como los métodos légicos e histdricos de
investigacién, no he explicado, aunque las haya mencionado, ciertas categorias
como «interaccién», «correlacién» o «automovimiento», he pasado muy por
encima algo tan absolutamente fundamental como es la cuestién de la
contradiccion, etc.

Pero, como dije al principio, en este articulo mi intencidn es introducir al lector a

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 13



‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 14

cuestiones basicas pero que pueden tener un alto grado de complejidad de la
l6gica dialéctica y del método marxista, y he intentado que, a pesar de haber
dejado de lado ciertas cuestiones, ello no supusiera una vulgarizacién consciente
de lo aqui expuesto. No me cabe duda de que este no es mas que el primero de
muchos articulos que aborden la cuestion de la Idgica dialéctica, del método propio
del marxismo-leninismo, que se publicard en PARA LA VOZ, y no puedo dejar de
recomendar la lectura de autores como lliénkov o Rosentald” -y la de tantos otros
autores que han quedado enterrados bajo las ruinas del extinto bloque socialista-
siempre y cuando se tenga un solido conocimiento previo de la obra de Marx,
Engels y Lenin.

Con la siguiente cita de lliénkov, doy por concluido este articulo:

En forma de la economia politica de E/ Capital, en forma de principios
concretamente formulados de estrategia y tactica de la lucha del
proletariado, en forma de comprensidn tedrica de la sujecion a leyes del
proceso revolucionario de transformacién de la sociedad mercantil capitalista
en sociedad socialista (en forma que eso que V.l. Lenin [lama «socialismo
cientifico»). En estos resultados absolutamente concretos de la investigacion
tedrica, realizada con la ayuda de la dialéctica como método de
investigacidn, se encierra también la cosmovisién cientifica de K. Marx y F.
Engels; una cosmovisidn que se desarrolla y precisa ininterrumpidamente
con cada nuevo paso de la investigacidn de la realidad historica concreta,
con cada nuevo descubrimiento en cualquier esfera de la naturaleza y de la
historia. V.I. Lenin veia justamente en esto la esencia de la dialéctica
materialista.0*

Notas:

1. Lukdcs, G. (1970), «;Qué es el marxismo ortodoxo?», en Historia y conciencia
de clase, Editorial de Ciencias Sociales del Instituto del Libro de La Habana, p.
35.

2. lliénkov, E. (2014), La dialéctica leninista y la metafisica del positivismo,
Edithor, p. 194.

3. El «desarrollo del conocimiento se expresa en su paso de la contemplacién

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 14



‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo

- abstracto a lo concreto | 15
viva y directa al pensamiento abstracto» (Afanasiev, V. (1985), Manual de
filosofia, Editorial Cartago, p. 159).

4. Marx, K. (2023), «Introduccién [1857]», en Contribucion a la Critica de la
Economia Politica, Uno en Dos, p. 152.

5. lliénkov, E. (2017), Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en “El Capital” de
Marx, Edithor, p. 82.

6. lliénkov, E. (2017), Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en “El Capital” de
Marx, Edithor, p. 87.

7. De aqui se desprende una de las criticas mas demoledoras a las «ciencias
sociales» burguesas (empiristas, positivistas, etc.), puesto que estas se
limitan a describir fenédmenos, intentando conectarlos de manera externa,
pero no son capaces mas que de reflejar esos fendmenos tal y como son
dados; no penetran en ellos buscando su interconexién interna como partes
de un todo. Por eso, las ciencias sociales burguesas solo poseen un
conocimiento abstracto, mientras que, gracias al método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto, la dialéctica materialista es capaz de explicar un
fendmeno, de conocerlo de manera concreta.

8. lliénkov, E. (2022), «El problema de lo abstracto y lo concreto a la luz de “El
Capital” de Marx (1968)», en Obras Escogidas, Dos Cuadrados, p. 369.

9. Ibid.

10. Afanasiev, V. (1985), Manual de filosofia, Editorial Cartago, p. 129.

11. Ibid.

12. Aunque existen matices entre lo «singular» y lo «particular», me daré la
licencia de utilizarlos indistintamente en este articulo.

13. lliénkov identifica, en este caso, la mercancia con la ley del valor, en cuanto
el valor (y no el valor de uso) es lo especificamente fundamental de la
mercancia (forma mercancia): «El valor es la forma realmente social del
producto que se produce como mercancia [...]. Esta es la esencia social
(econdmica) de la forma mercancia del producto. Por aquello, el analisis del
valor converge con el analisis de la “mercancia” como modo concreto social
del producto del trabajo» (lliénkov, E. (1961), «Respuesta a J.A. Kronrod», en
La Iégica econémica del socialismo, Edithor, p. 63).

14. lliénkov, E. (1960), «Lo Universal», en Dialéctica de lo abstracto y lo concreto

en “El Capital” de Marx, Edithor, pp. 433-434. Las cursivas y los corchetes

son mios.

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 15



‘j Introduccién a la Idgica dialéctica: EI método de ascenso de lo

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

abstracto a lo concreto | 16

Con este mismo método analiza Marx la formacidn social capitalista
partiendo de su universal concreto: el modo de produccion capitalista; en
esto se fundamenta la relacidn entre «estructura» y «superestructura».
Afanasiev, V. (1985), Manual de filosofia, Editorial Cartago, p. 159.
«Introduccion [1857]», en Contribucidn a la Critica de la Economia Politica,
Uno en Dos, p. 152. La cursiva es mia.

lliénkov, E. (2017), Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en “El Capital” de
Marx, Edithor, p. 95.

Rosental, M.M. (1961), Los problemas de la dialéctica en “El capital” de Marx,
Ediciones Pueblos Unidos, p. 288.

Rosental, M.M. (1962), Principios de Iégica dialéctica, Ediciones Pueblos
Unidos, p. 483.

Rosental, M.M. (1962), Principios de Iégica dialéctica, Ediciones Pueblos
Unidos, pp. 483-484. Los corchetes son mios.

lliénkov, E. (2017), Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en “El Capital” de
Marx, Edithor, pp. 196-197.

A este respecto, sin duda la lectura de Dialéctica de lo abstracto y lo concreto
en “El Capital” de Marx de lliénkov, traducido y editado en espafiol por
Edithor, es especialmente recomendable.

lliénkov, E. (2014), «Dialéctica y cosmovisién (1979)», en La dialéctica
leninista y la metafisica del positivismo, Edithor, p. 230.

Introduccidn a la l6gica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 16



