
Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 1

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 1

I. Método y ortodoxia marxista

Decía Engels que la materia sin movimiento es tan inconcebible como el
movimiento sin materia. Esto es cierto no para la «materia» en un sentido vulgar
–como aquello sensiblemente dado, lo físico–, sino para la materia entendida como
categoría de la lógica dialéctica, es decir, como toda aquella realidad objetiva
existente fuera y antes de la conciencia. Y junto con el incansable movimiento de
la materia se ve arrastrada la conciencia a una marea de movimiento. En la
realidad, tanto en el plano material como en el ideal, no hay ni puede haber nada
constantemente estático.

Por esto mismo es que pensar en el marxismo como un sistema de ideas fijo,
estático, acabado, es un completo absurdo, va en contra de su propia esencia. El
conocimiento sobre la realidad objetiva debe moverse al son del propio
movimiento de la realidad objetiva; lo lógico debe desprenderse de lo histórico.
Esta es la premisa materialista de la lógica dialéctica.

Esto, por otro lado, no debe entenderse al estilo de los revisionistas: el marxismo
ha caducado, sus categorías han quedado anticuadas. Esto no es cierto. Cuando
decimos que el marxismo es un sistema vivo de ideas, en desarrollo, nos referimos
al hecho de que, con el propio movimiento de la realidad, las conclusiones que se
extraen en un momento histórico específico pueden quedar desfasadas para otro
contexto distinto. Con ello nos referimos a que la dialéctica materialista, como
cosmovisión totalizadora, se encuentra en un constante proceso de desarrollo en
el que se apropia, a través de su método de investigación, de un conocimiento
cada vez más amplio, más concreto, de la realidad.

Es en este sentido que Lukács se refería a la ortodoxia en el marxismo:

La ortodoxia en cuestiones de marxismo se refiere […] exclusivamente al
método. Implica la convicción científica de que con el marxismo dialéctico se
ha encontrado el método de investigación justo, de que este método solo
puede desarrollarse, perfeccionarse; porque todas las tentativas de superarlo
o de «mejorarlo» tuvieron y no pueden dejar de tener otro efecto, que



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 2

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 2

hacerlo superficial, banal, ecléctico. 1

Este método, el método dialéctico, es el que tanto Marx como Engels desarrollaron
a lo largo de su vida y fue el que utilizó Marx en su estudio sobre el modo de
producción capitalista. Su obra magna, El Capital, es la expresión viva de la
aplicación del método dialéctico, del método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto, al estudio del modo de producción capitalista:

Todo el marxismo de arriba abajo está creado con ayuda del método de la
dialéctica materialista, y por tanto, literalmente, en toda la obra de Marx y
Engels es posible y necesario estudiar la lógica de su pensamiento, la teoría
del conocimiento (científico) que ellos aplicaron conscientemente: la
dialéctica. 2

En este artículo intentaré exponer de la manera más simple y accesible posible los
fundamentos de este método, el método de ascenso de lo abstracto a lo concreto,
que no solo Marx y Engels, sino también Lenin supo aplicar genialmente en sus
análisis, así como tantos otros marxistas a lo largo de la historia del siglo anterior,
que, a pesar de todo, supieron desarrollar de manera creativa el marxismo-
leninismo frente a las posturas vulgares, mecanicistas y empiristas tanto dentro
como fuera del campo socialista.

II. Algunas categorías fundamentales de la dialéctica marxista

Para comprender cuál es el método de investigación utilizado por Marx en El
Capital, primero es necesario familiarizarse con algunas de las categorías
fundamentales de la dialéctica, especialmente aquellas referidas al propio método
de investigación, esto es, al método de ascenso de lo abstracto a lo concreto, a la
lógica dialéctica.

La comprensión de las categorías que expongo a continuación pueden parecer
complejas, más que nada, por su polisemia –el mismo término puede ser utilizado
con significados distintos– y, en ese sentido, por nuestra falta de costumbre a la
hora de utilizar las categorías dialécticas con su significado propiamente dialéctico.



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 3

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 3

En el fondo, sin embargo, no es una cuestión tan compleja. Por otro lado, las
expongo de manera bastante esquemática, pero no pueden comprenderse
realmente si no se las conceptualiza todas ellas interconectadas. Por eso, aunque
es posible que la lectura de este artículo pueda ser ardua en ocasiones,
recomiendo seguir leyendo a pesar de no entender algunos fragmentos, ya que las
cuestiones más complejas se explican y sintetizan reiteradamente a medida que
avanza la exposición a lo largo del artículo para hacer más comprensible el fondo
de lo que pretendo exponer, es decir, para hacerse una idea general de cuál es el
método de investigación utilizado por Marx, Engels y Lenin.

1. Lo abstracto y lo concreto

Las categorías «abstracto» y «concreto» son, probablemente, unas de las que
mayor confusión han generado en el pensamiento de muchos marxistas. Si no
estamos familiarizados con el estudio y el lenguaje de la dialéctica, asumiremos el
concepto de «abstracto» y «concreto» del modo en el que popularmente nos
referimos a ellos: por «concreto» entenderemos aquello «sensiblemente
perceptible», lo «dado», lo «realmente existente», incluso lo «material»; mientras
que por abstracto entenderemos aquello «general», lo «puramente pensado»,
incluso como sinónimo de «lo ideal».

Visto así, es fácil comprender que autores como Hilferding pensaran en el método
de ascenso de lo abstracto a lo concreto no como un método de análisis e
investigación de la realidad, sino como un mero método de exposición de ideas. O
incluso cómo otros autores como Afanásiev, cuyo manual de filosofía se difundió
de manera masiva a lo largo del mundo, invierte completamente el método de
ascenso de lo abstracto a lo concreto. 3

Por el contrario, lo «abstracto» y lo «concreto» significan, en dialéctica, algo muy
distinto.

El concepto dialéctico de lo «concreto» suele definirse del siguiente modo: «Lo
concreto es concreto porque es la síntesis de múltiples determinaciones, por lo
tanto, unidad en la diversidad»; 4 «lo concreto, el carácter concreto, es, antes
que nada, sinónimo del vínculo real de los fenómenos, de trabazón e interacción



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 4

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 4

de todas las aristas y momentos del objeto». 5

Pero, ¿qué significa esto? Pues bien, cuando hablamos de que algo es «concreto»,
lo que queremos decir es que ese algo, ese objeto que estamos estudiando, tiene
en sí toda una serie de determinaciones –características, por decirlo de algún otro
modo– que hacen de ese objeto ser, precisamente, un objeto particular. Por
ejemplo, pensemos en Messi: individuo de la especie humana, nacido en Argentina
el 24 de junio de 1987, estatura de 170 cm, es el mejor jugador de la historia del
fútbol y recientemente campeón mundial con la selección, etc. Todas estas
características, e infinitud de otras tantas (desde su composición meramente
fisiológica a su manera de ser, de pensar, de actuar, etc.), hacen de Messi ser
Messi, le hacen distinguirse como tal del resto de los miles de millones de
personas en el mundo. Si de él solo conocemos el nombre, no podemos decir que
tengamos un conocimiento concreto de quién es; en cambio, a medida que
conocemos nuevos rasgos, nuevas características, en definitiva, nuevas
determinaciones que hacen de Messi ser Messi y no simplemente «un hombre»,
«un jugador de fútbol», etc., entonces nos acercaremos a un conocimiento más
concreto de él. (Aunque, como veremos a lo largo del artículo, el método de Marx
no consiste únicamente en esta simple acumulación de definiciones de un objeto).

Por tanto, cuando decimos que conocemos algo, un fenómeno, un objeto, etc., de
manera concreta, lo que estamos diciendo es que conocemos todas –o una buena
parte de– las determinaciones –características– de ese objeto. Es en ese sentido
que decimos, con Marx, que «lo concreto es concreto porque es la síntesis de
múltiples determinaciones», es decir, lo concreto es concreto porque está formado
de toda una serie de determinaciones interconectadas que configuran ese objeto
de tal modo que solo puede ser ese mismo objeto.

Por otro lado, lo «abstracto» es lo opuesto a lo «concreto»; son, en ese sentido,
una unidad dialéctica, un par categorial. Así lo sintetiza bien Iliénkov: «por
abstracto se entiende a todo lo extremadamente unilateral, incompleto, al reflejo
unilateral del objeto de estudio en la conciencia; en antítesis al conocimiento
concreto, como conocimiento desarrollado, profundo, completo». 6

Volvamos de nuevo con Messi. Si, por algún extraño motivo, no supiésemos quién



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 5

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 5

es y nos lo cruzásemos por la calle, veríamos en él simplemente a un hombre. La
única información que tendríamos de él sería aquello que podemos ver a primera
vista. Ni su nombre, ni su biografía, ni su pensamiento, ni su profesión, etc. No
conoceríamos de él más que su aspecto físico. Ante esta falta de conocimiento de
sus determinaciones, el conocimiento que tendríamos sobre él sería un
conocimiento extremadamente abstracto, incluso aunque podamos verlo y tocarlo.
Nuestro conocimiento sería abstracto precisamente por ser simple, fragmentario,
aislado, desconectado de su totalidad.

Sintetizando un poco todo lo mencionado hasta ahora: el conocimiento concreto es
aquel que capta en el objeto de estudio todas sus determinaciones en su conexión
interna, que es capaz de comprender cada una de sus aristas, de sus propiedades,
en interconexión con las otras, como partes necesarias de ese mismo objeto
(aunque, en lo que llevamos de artículo, por ahora solo hemos visto cómo reunir
diversas determinaciones exteriormente, no desde la unidad interna del propio
objeto; en los siguientes apartados profundizaremos en ello). El conocimiento
abstracto es aquel que no es capaz –aún– de desvelar aquellas determinaciones
propias de un objeto o de un fenómeno y, por tanto, no puede captar su
automovimiento; es aquel conocimiento unilateral, incapaz de explicar un
fenómeno, aun cuando pueda describirlo. 7

A pesar de esto, este pensamiento abstracto como sinónimo de pensamiento
unilateral, incompleto, fragmentario, cabría diferenciarlo de la utilización
consciente de la abstracción como parte de un proceso más amplio del
conocimiento (abstracción científica, que diría Rosental), como un escalón
necesario en el ascenso de lo abstracto a lo concreto. En el tercer apartado
veremos esto con mayor detalle.

2. Totalidad concreta

Veamos ahora el concepto de totalidad. Cuando en lógica dialéctica hablamos de
totalidad orgánica, nos referimos a la unidad de toda una serie de objetos o
fenómenos que solo pueden ser comprendidos como partes de esa totalidad, es
decir, en unidad interna con todas y cada una de las determinaciones que forman
esa totalidad. Pensemos, por ejemplo, en una persona cualquiera. Ella forma parte



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 6

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 6

de una totalidad social, y llega a ser quien es, entre muchas otras cosas, por su rol
dentro de esta totalidad, del modo de producción y organización social que
condicionan su modo de ser, de pensar y de actuar. Si otra persona
fisiológicamente idéntica naciese en una sociedad distinta, sus puntos en común
serían probablemente ínfimos, puesto que, por el hecho de formar parte de dos
totalidades sociales distintas, ellas crecen, piensan y viven de manera distinta. Un
individuo solo es tal individuo singular en cuanto forma parte de una totalidad
social y encarna en su persona, en su modo de ser, de pensar y de actuar, la
cultura de esa sociedad de la que forma parte.

Iliénkov pone el ejemplo –algo macabro, si se me permite– de una mano: «una
mano separada del cuerpo sigue siendo una “mano” solo por el nombre. En efecto,
ella es más bien el cadáver de una mano, y no una mano como tal»; 8 por lo
tanto, «ha resultado que su “determinación principal” se encontraba y se
encuentra fuera de ella», 9 esto es, en su relación (interacción) con el resto del
cuerpo humano como totalidad orgánica. Es decir, del mismo modo que una
persona es tal persona singular únicamente si está inserta en una totalidad social
concreta, la mano es únicamente una mano cuando forma parte de un cuerpo
humano viviente y funcional. Lo que hace de esa persona ser esa misma persona y
lo que hace de esa mano ser esa mano es la relación que establecen –y, por tanto,
la función que cumplen– con la totalidad orgánica a la que cada una de ellas
pertenece.

Como podemos intuir, dado el significado dialéctico de lo «concreto» explicado
anteriormente, toda totalidad orgánica es profundamente concreta: cuando nos
referimos a un conjunto de objetos o fenómenos como totalidad, nos referimos a
ellos como mutuamente dependientes, en constante interacción y movimiento, en
una unidad concreta, rica en determinaciones. El conocimiento científico, por
tanto, solo puede ser concreto si es capaz de desvelar, en una totalidad realmente
existente, todas esas determinaciones que forman parte de ella y las maneras en
las que estas se relacionan.

3. Lo universal y lo particular

El materialismo vulgar suele presentar lo «general», lo «universal», como aquello



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 7

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 7

«que es propio de muchos objetos singulares», 10 lo universal liga a los objetos
«entre ellos y condiciona su pertenencia a una especie o clase determinada de
objetos homogéneos». 11 Así, por ejemplo, el rojo es un universal si consideramos
todos aquellos objetos con esta determinación: la sangre, una bandera comunista,
una lata de Coca-Cola, etc.

Visto así, la relación que se establece entre lo universal y lo particular –lo
particular entendido como aquello individual, en sí diferente del resto 12– se
reduce a que lo general es el modo en el que se clasifica una serie de objetos
particulares en función de una o varias determinaciones compartidas por ellos (la
sangre, la bandera y la lata son, así, particulares del universal rojo). La lógica
formal (no dialéctica), por tanto, define: 1) particular: objetos individuales; 2)
general: relaciones de identidad entre estos objetos basadas en ciertas
determinaciones externas.

Por el contrario, el significado dialéctico de lo «universal», de lo «general», es muy
distinto al significado que le da el materialismo vulgar o la lógica formal. Por
decirlo de algún modo, lo universal es aquello que enlaza todos los objetos y
fenómenos de una totalidad orgánica; estos forman parte de esa totalidad única y
exclusivamente en cuanto se derivan de su universal. En definitiva, un universal
concreto es aquello que vertebra una totalidad concreta, que la hace ser esa
totalidad concreta y no otra, y que hace que todos los objetos y fenómenos que
forman parte de ella estén en interacción mutua como consecuencia del
movimiento de ese universal.

Creo que, para comprenderlo mejor, vale la pena leer este fragmento de Iliénkov:

El marxismo-leninismo se funda en la interpretación concreta de lo universal.
La mercancía, 13 por ejemplo, como relación universal del sistema mercantil
capitalista de relaciones económicas, no es la abstracción […] sino, ante
todo, un fenómeno real concreto, cuyo análisis completo converge con el
descubrimiento de las determinaciones verdaderamente universales de todo
el sistema en su integridad. En ella [en la ley del valor como relación
universal de la totalidad capitalista], como en una «célula», se encierran
todas las contradicciones de la sociedad capitalista que se desarrollan sobre



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 8

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 8

su base. […] Lo universal, de ese modo, actúa como fundamento a partir del
cual se desarrollan todos los fenómenos particulares y singulares de un
sistema concreto en cuestión y por el cual todos ellos transitan, al fin y al
cabo. […] Por ello, en lógica [dialéctica], el universal es considerado como el
único y posible punto primicial del cual puede desplegarse la comprensión
sistemática del objeto en toda su concreción, en la trabazón e interacción
internas de todas las formas particulares de su existencia, movimiento y
cambio, en su desarrollo de lo simple a lo complejo, desmembrado, concreto.

14

Ahora que conocemos mejor las categorías de «totalidad concreta», «universal» y
«particular», podemos comprender por qué Marx abre El Capital con un capítulo
analizando de manera pormenorizada la mercancía (la ley del valor): porque en
ella encuentra el universal a través del cual, en su automovimiento, se desprenden
todas las demás categorías propias del capitalismo. Sería imposible explicar
concretamente (es decir, en su unidad con el resto de categorías del modo de
producción capitalista) la ganancia, por ejemplo, sin haber explicado previamente
el plusvalor, ni el plusvalor sin haber explicado previamente el valor, etc. El
fundamento, el punto primicial a partir del cual se pueden comprender todas las
categorías del modo de producción capitalista es la ley del valor como relación
social; por esto es por lo que Marx empieza su investigación con ella. 15

Quisiera, en cualquier caso, hacer un pequeño comentario necesario que, si bien
no tiene mucha importancia en el fondo de lo que estamos exponiendo en este
artículo, es especialmente relevante a la hora de estudiar específicamente el modo
de producción capitalista: Si bien a lo largo del artículo tomamos la ley del valor
como ejemplo de universal concreto del modo de producción capitalista, esto
requiere de una mayor precisión, en cuanto la ley del valor no adquiere,
realmente, su carácter específicamente capitalista sin la ley de la plusvalía. Por
este motivo es que también se suele identificar la plusvalía como la ley
fundamental del capitalismo. No podemos olvidar que la producción mercantil es
un tipo de producción precapitalista, que solamente se convierte en el modo
dominante de producción en cuanto se generaliza (en cuanto se convierte en
universal concreto), y ello pasa necesariamente por la operatividad de la ley de la
plusvalía; esta es la que permite sobrepasar los límites de la producción mercantil



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 9

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 9

simple. Marx estudia en los primeros capítulos de El Capital la producción de
mercancías en general (y, por tanto, la ley del valor), pero solamente cuando esta
adquiere su mayor grado de desarrollo (y, por tanto, opera ya la ley de la
plusvalía) es que podemos hablar, propiamente, de modo de producción
capitalista.

III. El método de ascenso de lo abstracto a lo concreto

Ahora que ya manejamos algunas de las categorías lógicas fundamentales de la
dialéctica materialista, pasemos a ver cómo son utilizadas por el método
dialéctico, es decir, el método de ascenso de lo abstracto a lo concreto, para
analizar y comprender la realidad en toda su riqueza, en toda su concreción.

Volviendo con el materialismo vulgar, podemos ver que, por su confusión con el
significado de lo «abstracto» y lo «concreto», acaban invirtiendo el método: el
«desarrollo del conocimiento se expresa en su paso de la contemplación viva y
directa al pensamiento abstracto». 16 Para Afanásiev se trata de ir de lo
«concreto», entendido por él como el objeto dado, sensible, existente en la
realidad objetiva, a lo «abstracto», entendido como el pensamiento, el
conocimiento. Pensemos ahora esta afirmación pero dotando a las categorías de
«abstracto» y «concreto» su real significado dialéctico: lo que en el fondo plantea
Afanásiev, visto así, es que se trata de ir del objeto real, concreto, rico en
determinaciones, a un pensamiento abstracto, es decir, unilateral, incompleto,
fragmentario. Este es el modo de proceder de las ciencias sociales burguesas: la
descripción y clasificación de algunas de las determinaciones del objeto o
fenómeno de estudio de manera abstracta, fragmentada, sin llegar a explicarlas
como partes necesarias de un todo, en su plena interacción.

Por el contrario, el método de ascenso de lo abstracto a lo concreto es, tal y como
indica su propio nombre, un método de investigación que parte del conocimiento
abstracto, del conocimiento unilateral, fragmentario, y avanza a través del estudio
hacia un conocimiento concreto, rico en determinaciones. Cuando Marx, en el
prefacio de la Contribución a la Crítica de la Economía Política, afirma que «lo
concreto es concreto porque es la síntesis de múltiples determinaciones», sigue,



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 10

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 10

«a ello se debe el que [lo concreto] aparezca en el pensamiento como proceso de
síntesis, como resultado, no como punto de partida, aunque sea el verdadero
punto de partida». 17 Lo que Marx está diciendo aquí son, principalmente, dos
cosas: 1) que lo concreto en el pensamiento, esto es, el conocimiento concreto de
un objeto o fenómeno, es producto del propio pensamiento, aparece en él como
síntesis, como resultado del pensamiento; y 2) que, a pesar de eso, lo concreto es
el verdadero punto de partida, pero no porque el método parta del conocimiento
concreto y avance hacia el conocimiento abstracto, sino porque el objeto o
fenómeno real existente fuera del pensamiento y que este estudia es un objeto o
fenómeno completamente concreto. Lo concreto es una propiedad del objeto, y el
pensamiento trata de desvelar todas las determinaciones y conexiones internas de
ese objeto para comprenderlo de manera concreta. Es en este sentido que
decimos que lo concreto es tanto el punto de partida, en cuanto es una propiedad
del objeto, como resultado del pensamiento, en cuanto el pensamiento, a través
del estudio del objeto, avanza hacia un conocimiento cada vez más concreto de él.

Esto, que puede parecer una contradicción, no lo es en absoluto si conocemos las
categorías dialécticas de lo abstracto y lo concreto. Volvamos con el ejemplo de
Messi, e imaginemos que no sabemos quién es. Como decíamos anteriormente, si
nos lo cruzamos por la calle solo tendremos la información que nos es dada en los
sentidos (vista, oído, etc.), pero no conoceríamos casi nada de él. Por tanto,
aunque Messi, como tal, es un ser completamente concreto, nuestro conocimiento
sobre él será de un alto grado de abstracción. Tendremos así un conocimiento
abstracto (unilateral, aislado, pobre en determinaciones) de un ser concreto. Que
el objeto sea en sí un objeto completamente concreto no significa, en absoluto,
que la percepción inmediata que tengamos de ese objeto sea también concreta,
sino al revés, nuestra percepción será abstracta en cuanto solo conocemos unas
pocas determinaciones de ese objeto.

Es decir, al contrario de lo que plantea el materialismo vulgar, cuando nosotros
empezamos a estudiar un objeto o fenómeno existente en la realidad objetiva sin
conocimiento previo –o con un mínimo conocimiento–, por mucho que lo podamos
ver, por mucho que lo podamos tocar, ese conocimiento que nosotros tendremos
sobre el objeto será un conocimiento abstracto. Si somos seres incultos, esto es, si
no tenemos conocimiento sobre la sociedad en la que vivimos (su idioma,



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 11

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 11

costumbres, etc.), entonces todo lo que en ella ocurra se nos presentará de
manera abstracta. No podemos decir que un bebé tenga un conocimiento concreto
de la realidad inmediata que le rodea, sino al contrario, tiene una percepción
abstracta de ella, la capta de manera unilateral, pobre, fragmentada, a pesar de
que él esté inserto en ella, a pesar de que la vea, la toque, la sienta. (Lo cierto es
que esto no ocurre solamente con los bebés, sino también con las personas
adultas que no han estudiado por qué ocurren las cosas que ocurren a su
alrededor).

La realidad sensible se nos presenta, por tanto, si no tenemos conocimiento de
ella, de manera abstracta, en el sentido en el que no somos capaces aún de
comprenderla. Generamos –socialmente– representaciones de nuestro entorno:
«Una representación es precisamente la contemplación verbalmente expresada».

18 Por el contrario, el concepto aparece en el pensamiento solo cuando hemos
estudiado un objeto o fenómeno, cuando hemos avanzado desde su
representación abstracta a una de mayor concreción, conociendo así sus
propiedades y determinaciones internas. Mientras la representación se mantiene
en el plano de las apariencias (conocimiento empírico), el concepto penetra en su
esencia (conocimiento lógico): el concepto, en definitiva, aparece como proceso y
resultado del conocimiento científico.

En el método de ascenso de lo abstracto a lo concreto, por tanto, lo abstracto se
presenta únicamente como un escalón del conocimiento, y no, como lo plantea
Afanásiev, como el resultado. Ahora bien, ¿cómo avanza el conocimiento desde
una representación abstracta hacia un concepto concreto? ¿Cuál es, en definitiva,
el método dialéctico?

Como hemos visto, este método parte de la representación abstracta que es dada
cuando observamos la realidad objetiva. Sin embargo, no podemos aún avanzar,
en este grado de abstracción, hacia lo concreto, puesto que las representaciones
abstractas que manejamos en este momento están aún desordenadas, inconexas.
Debemos, en primer lugar, profundizar en la abstracción, realizar un proceso de
abstracción consciente en el que vayamos desmenuzando el objeto o fenómeno
estudiado, dejando de lado sus momentos secundarios: «La abstracción científica
deja de lado las relaciones exteriores, no esenciales, entre los objetos, para arrojar



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 12

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 12

luz sobre su unidad, sobre sus conexiones internas, esenciales». 19

Lo cierto es que, aunque hemos presentado en este artículo el pensamiento
abstracto como un pensamiento pobre, no es tanto así. A pesar de que lo abstracto
no es un fin en sí, se trata de un momento necesario del conocimiento.
Precisamente a través de la abstracción como primer escalón del conocimiento es
que podemos descubrir el universal concreto que rige dicha totalidad concreta:
«En el estadio del pensar abstracto, se busca lo que constituye la base, la unidad
de la diversidad». 20 Creo que Rosental sintetiza muy bien el método de lo
abstracto a lo concreto de la siguiente manera:

El paso de lo concreto sensorial [la realidad objetiva dada en nuestras
sensaciones] a lo abstracto no nos aparta, en esencia, del mundo concreto,
sino que nos acerca a él en el sentido de que lo llegamos a conocer más
hondamente, en su esencialidad, y solo habiendo descubierto por medio de
abstracciones la esencia [esto es, el universal concreto] de los fenómenos,
podemos luego conocerlos en lo que tienen estos de concreto. 21

Como vimos al principio del artículo, el conocimiento abstracto es un conocimiento
pobre en cuanto es unilateral y fragmentario. Sin embargo, como vemos ahora, la
utilización consciente de la abstracción como herramienta de análisis, como
momento del proceso del conocimiento, es necesaria para comprender
concretamente la realidad:

Es posible decir que el ascenso de lo concreto a lo abstracto es, por un lado,
también el ascenso de lo abstracto a lo concreto y, por el otro, son dos
formas mutuamente presupuestas del proceso de dominio teórico del mundo
[…]. Y bien, ¿por qué Marx define, aun tomando todo esto en cuenta, al
“ascenso de lo abstracto a lo concreto” precisamente como el único método
científico posible y correcto en relación al dominio (reflejo) teórico del
mundo? La razón es que la dialéctica […] señala la arista determinante,
dominante, ese momento en la unidad de contrarios que en el caso en
cuestión resulta ser la guía, lo determinante […]. Lo “concreto” […] aparece
aquí como la finalidad específica del pensamiento teórico […]. Lo “abstracto”
resulta, desde este punto de vista, no ser la finalidad, sino solamente el



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 13

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 13

medio del proceso teórico, y cada acto aislado de generalización (esto es, la
reducción de lo concreto a lo abstracto) actúa como algo subordinado, como
un momento “desapareciendo” en el movimiento general. 22

Una vez encontrado el universal concreto de la totalidad estudiada a través de la
abstracción consciente, se sigue la deducción materialista y avanzamos, ahora sí,
de lo abstracto a lo concreto. Esta deducción se realiza a través del estudio del
universal que rige una totalidad concreta y del cual se desprenden, como
necesidades de su automovimiento, todo el resto de fenómenos y objetos de esa
totalidad. Es así como comprendemos la unidad interna entre todos los objetos,
fenómenos o determinaciones de esa totalidad.

Así es como Marx encuentra, en el valor, la relación universal de la totalidad
capitalista. Por eso, desde la representación abstracta de la mercancía que
presenta Marx en las primeras páginas de El Capital, avanza en su análisis hacia el
descubrimiento de nuevas categorías (momentos particulares) que surgen como
necesidad del automovimiento histórico de la ley del valor. De este modo, se parte
del universal de una totalidad concreta para, a partir de él, descubrir todos los
particulares que le son propios a ese universal y que forman parte de la totalidad
concreta: el orden social capitalista. Así el conocimiento abstracto avanza hacia el
conocimiento concreto de la totalidad.

IV. Apuntes finales

Lo expuesto en este artículo no es más que una introducción breve y tosca de lo
que realmente es el método dialéctico y la lógica dialéctica. No solo he omitido
algunas cuestiones o matices en la exposición de las categorías, sino que ni
siquiera he mencionado cuestiones como los métodos lógicos e históricos de
investigación, no he explicado, aunque las haya mencionado, ciertas categorías
como «interacción», «correlación» o «automovimiento», he pasado muy por
encima algo tan absolutamente fundamental como es la cuestión de la
contradicción, etc.

Pero, como dije al principio, en este artículo mi intención es introducir al lector a



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 14

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 14

cuestiones básicas pero que pueden tener un alto grado de complejidad de la
lógica dialéctica y del método marxista, y he intentado que, a pesar de haber
dejado de lado ciertas cuestiones, ello no supusiera una vulgarización consciente
de lo aquí expuesto. No me cabe duda de que este no es más que el primero de
muchos artículos que aborden la cuestión de la lógica dialéctica, del método propio
del marxismo-leninismo, que se publicará en PARA LA VOZ, y no puedo dejar de
recomendar la lectura de autores como Iliénkov o Rosental 23 –y la de tantos otros
autores que han quedado enterrados bajo las ruinas del extinto bloque socialista–
siempre y cuando se tenga un sólido conocimiento previo de la obra de Marx,
Engels y Lenin.

Con la siguiente cita de Iliénkov, doy por concluido este artículo:

En forma de la economía política de El Capital, en forma de principios
concretamente formulados de estrategia y táctica de la lucha del
proletariado, en forma de comprensión teórica de la sujeción a leyes del
proceso revolucionario de transformación de la sociedad mercantil capitalista
en sociedad socialista (en forma que eso que V.I. Lenin llama «socialismo
científico»). En estos resultados absolutamente concretos de la investigación
teórica, realizada con la ayuda de la dialéctica como método de
investigación, se encierra también la cosmovisión científica de K. Marx y F.
Engels; una cosmovisión que se desarrolla y precisa ininterrumpidamente
con cada nuevo paso de la investigación de la realidad histórica concreta,
con cada nuevo descubrimiento en cualquier esfera de la naturaleza y de la
historia. V.I. Lenin veía justamente en esto la esencia de la dialéctica
materialista. 24

Notas:
Lukács, G. (1970), «¿Qué es el marxismo ortodoxo?», en Historia y conciencia1.
de clase, Editorial de Ciencias Sociales del Instituto del Libro de La Habana, p.
35.
Iliénkov, E. (2014), La dialéctica leninista y la metafísica del positivismo,2.
Edithor, p. 194.
El «desarrollo del conocimiento se expresa en su paso de la contemplación3.



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 15

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 15

viva y directa al pensamiento abstracto» (Afanásiev, V. (1985), Manual de
filosofía, Editorial Cartago, p. 159).
Marx, K. (2023), «Introducción [1857]», en Contribución a la Crítica de la4.
Economía Política, Uno en Dos, p. 152.
Iliénkov, E. (2017), Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en “El Capital” de5.
Marx, Edithor, p. 82.
Iliénkov, E. (2017), Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en “El Capital” de6.
Marx, Edithor, p. 87.
De aquí se desprende una de las críticas más demoledoras a las «ciencias7.
sociales» burguesas (empiristas, positivistas, etc.), puesto que estas se
limitan a describir fenómenos, intentando conectarlos de manera externa,
pero no son capaces más que de reflejar esos fenómenos tal y como son
dados; no penetran en ellos buscando su interconexión interna como partes
de un todo. Por eso, las ciencias sociales burguesas solo poseen un
conocimiento abstracto, mientras que, gracias al método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto, la dialéctica materialista es capaz de explicar un
fenómeno, de conocerlo de manera concreta.
Iliénkov, E. (2022), «El problema de lo abstracto y lo concreto a la luz de “El8.
Capital” de Marx (1968)», en Obras Escogidas, Dos Cuadrados, p. 369.
Ibíd.9.
Afanásiev, V. (1985), Manual de filosofía, Editorial Cartago, p. 129.10.
Ibíd.11.
Aunque existen matices entre lo «singular» y lo «particular», me daré la12.
licencia de utilizarlos indistintamente en este artículo.
Iliénkov identifica, en este caso, la mercancía con la ley del valor, en cuanto13.
el valor (y no el valor de uso) es lo específicamente fundamental de la
mercancía (forma mercancía): «El valor es la forma realmente social del
producto que se produce como mercancía […]. Esta es la esencia social
(económica) de la forma mercancía del producto. Por aquello, el análisis del
valor converge con el análisis de la “mercancía” como modo concreto social
del producto del trabajo» (Iliénkov, E. (1961), «Respuesta a J.A. Kronrod», en
La lógica económica del socialismo, Edithor, p. 63).
Iliénkov, E. (1960), «Lo Universal», en Dialéctica de lo abstracto y lo concreto14.
en “El Capital” de Marx, Edithor, pp. 433–434. Las cursivas y los corchetes
son míos.



Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo
abstracto a lo concreto | 16

Introducción a la lógica dialéctica: El método de ascenso de lo abstracto a lo
concreto | 16

Con este mismo método analiza Marx la formación social capitalista15.
partiendo de su universal concreto: el modo de producción capitalista; en
esto se fundamenta la relación entre «estructura» y «superestructura».
Afanásiev, V. (1985), Manual de filosofía, Editorial Cartago, p. 159.16.
«Introducción [1857]», en Contribución a la Crítica de la Economía Política,17.
Uno en Dos, p. 152. La cursiva es mía.
Iliénkov, E. (2017), Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en “El Capital” de18.
Marx, Edithor, p. 95.
Rosental, M.M. (1961), Los problemas de la dialéctica en “El capital” de Marx,19.
Ediciones Pueblos Unidos, p. 288.
Rosental, M.M. (1962), Principios de lógica dialéctica, Ediciones Pueblos20.
Unidos, p. 483.
Rosental, M.M. (1962), Principios de lógica dialéctica, Ediciones Pueblos21.
Unidos, pp. 483–484. Los corchetes son míos.
Iliénkov, E. (2017), Dialéctica de lo abstracto y lo concreto en “El Capital” de22.
Marx, Edithor, pp. 196–197.
A este respecto, sin duda la lectura de Dialéctica de lo abstracto y lo concreto23.
en “El Capital” de Marx de Iliénkov, traducido y editado en español por
Edithor, es especialmente recomendable.
Iliénkov, E. (2014), «Dialéctica y cosmovisión (1979)», en La dialéctica24.
leninista y la metafísica del positivismo, Edithor, p. 230.


