
La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 1

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 1

Artículo liberado del número 3 de PARA LA VOZ: «Entre lo bello y lo justo:
marxismo y arte en Lukács y Lifschitz».

1. Introducción

En 1927 un joven Lifschitz defendió, en el Vjutemás, centro educativo e intelectual
de las vanguardias artísticas, una ponencia en la que criticaba al arte «moderno»
(abstracto) y a la «sociología vulgar», que consideraba base teórica de aquel. La
ponencia, que llevaba por título Dialéctica en la historia del arte, fue la primera
piedra en el camino teórico de Lifschitz. Pocos años después, en la década de
1930, al contrario de los que hoy todavía la consideran una década muerta en el
desarrollo del marxismo, en la Unión Soviética se editaron por vez primera muchos
textos importantes de Marx, como La ideología alemana, los Cuadernos
económico-filosóficos de 1844 o los Grundrisse, así como los Cuadernos filosóficos
de Lenin, lo que permitió a Lifschitz desarrollar sus ideas y estudiar y sistematizar
el pensamiento marxista en torno a la estética.

Gracias al acceso a muchos de los manuscritos de Marx y Engels en su labor como
investigador en el Instituto Marx-Engels, Lifschitz recopiló, primero, todos los
fragmentos en los que ellos hablaran sobre cuestiones artísticas y en 1933 se
publicó su primer libro, cuyo título en español se conoce como La filosofía del arte
en Karl Marx. Esta obra fue revisada y ampliada por el propio autor en 1972, cuya
traducción fue publicada en 2022 por Ediciones Edithor.

Durante la década del veinte, la opinión general en el campo del marxismo era que
ni Marx, ni Engels ni Lenin tenían una concepción teórica sistemática y coherente
en torno a las cuestiones estéticas, sino que sus escritos al respecto eran meras
opiniones y gustos personales. La estética marxista de la época, por tanto, se
basaba principalmente en los textos de Plejánov, Kautsky y Mehring. Las
investigaciones de Lifschitz, sin embargo, demostraron que los escritos de Marx,
Engels y Lenin en torno al arte y la literatura no eran meros gustos personales,
sino que estaban en plena correspondencia con su cosmovisión dialéctico-
materialista. La estética, demostró Lifschitz, es también una parte integrante del
cuerpo teórico del marxismo-leninismo.



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 2

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 2

En los años sesenta Lifschitz escribió: a pesar de que «mis descubrimientos fueron
ingenuos en algunos aspectos […], la idea fundamental era correcta […], y todo lo
que escribí con posterioridad fue el desarrollo de aquel pequeño germen de
mediados de la década de los años veinte». 1 Este artículo pretende, por tanto,
exponer de forma sintética y coherente el despliegue de ese «germen» para
comprender la evolución del pensamiento y la trayectoria de uno de los filósofos-
estetas más importantes que ha tenido hasta el día de hoy la historia del
marxismo. Esto implica, por tanto, que realizaremos un recorrido de lo abstracto a
lo concreto, por lo que debo alentar al lector a seguir la lectura incluso en los
fragmentos en los que pueda complicarse la comprensión, porque a medida que
avanza la exposición del artículo se van clarificando y adquieren sentido las
cuestiones expuestas. Además, precisamente por ser un artículo introductorio en
el que, sin embargo, se sintetiza una gran cantidad de cuestiones diversas, es
posible que algunas de las preguntas, dudas y críticas queden sin resolver. Se
trata, en fin, de un artículo que pretende abrir la puerta hacia el amplio y complejo
campo de estudio del arte y del reflejo estético. No me cabe duda, sin embargo,
que la lectura de este artículo y del resto de este número de Para la voz permitirá
resolver muchas de las cuestiones fundamentales para aproximarse hacia una
correcta concepción marxista del arte.

2. Lo bello en el arte

El núcleo de la posición teórica de Lifschitz es el reconocimiento de la existencia
objetiva de los valores estéticos. Contra los que dicen que «la belleza es un mito,
una invención de la vieja estética, una ilusión burguesa», por un lado, y los que
aseguran que «toda cosa es bella», por otro, Lifschitz deja clara su posición:
«sobre los así llamados valores imperecederos del arte: estos existen». 2 Si no
reconocemos una escala objetiva de los valores estéticos, nos dice Lifschitz, «la
propia ciencia [estética] viene a ser imposible. Pues no sabemos si un hecho dado
se relaciona con el arte o no. En cuanto el arte no tiene su valía interna propia,
este ya no es arte». 3 Es decir, tanto si asumimos que «todo es arte», que «nada
es arte», o que «el arte es subjetivo», entonces se hace sencillamente imposible
hablar seriamente sobre arte, porque no existe ningún criterio sobre el que hablar.
Ninguna de estas posturas nos permite distinguir aquello que es propio y



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 3

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 3

específico del arte de aquello que no lo es, y por tanto su estudio y análisis debe
partir del reconocimiento de la existencia objetiva de las categorías estéticas.
Abordar esta cuestión desde el materialismo puede parecer complejo, porque
implica conjugar el carácter histórico de los valores estéticos con su carácter
objetivo e imperecedero. Pero veamos con mayor detalle esta cuestión.

Para Lifschitz, siguiendo la larga tradición inaugurada por Heráclito, la medida
(esto es, la proporción, el equilibrio) de las cosas es una cualidad objetiva del
mundo. En ese sentido, conocer algo implica penetrar en la «medida» de las cosas,
en su esencia, y descubrir así su proporción y armonía internas. Este camino hacia
el corazón de la naturaleza y de la sociedad, hacia la comprensión de la esencia de
las cosas, puede realizarse –y se realiza– a través de distintas formas de
conocimiento, como por ejemplo el conocimiento científico. Lo peculiar del reflejo
científico es que busca plasmar en el pensamiento la lógica objetiva que rige la
naturaleza y la sociedad.

Pero también podemos acceder a la comprensión de muchas cosas a través del
arte. Dado que la producción artística no puede darse sobre el vacío, sino que
siempre tiene como fundamento la realidad objetiva, el arte, con sus métodos
propios y diferenciados de los de la ciencia, se ve obligado a reflejar de una forma
u otra esa misma realidad. En el propio proceso de creación de una obra de arte,
por tanto, el artista se ve obligado a explorar la realidad a través de los métodos
artísticos. Así, en función de qué aspectos de la realidad son tomados como
contenido de una obra y de cómo se le da forma artística, la propia obra de arte
contiene en sí una reproducción más o menos certera de la realidad dependiendo
de la precisión con la que capta lo esencial (y no lo meramente aparencial) de la
realidad que ella misma refleja.

Piénsese, por ejemplo, en la poesía o en la música que apela a nuestros
sentimientos más profundos y que nos permite sentirlos, recorrerlos, adentrarnos
en ellos, asimilarlos y comprenderlos. ¿No es ese, acaso, un camino hacia el
autoconocimiento? ¿No es esa una de las verdades relativas que conforman la
verdad absoluta? Y no solo eso: piénsese en toda la gran literatura, en Cervantes,
en Shakespeare, en Balzac, en Gorki. Todos ellos fueron capaces, a través de su
producción literaria, de expresar las verdaderas contradicciones sociales de su



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 4

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 4

época (su esencia), de explorar unos u otros aspectos de la realidad a través de la
literatura. No por nada dijo Marx que había aprendido más sobre el capitalismo con
Balzac que con los economistas vulgares de su época.

Por tanto, para Lifschitz lo bello es el descubrimiento de la «medida» objetiva de
las cosas y de las relaciones sociales, de su forma, de su equilibrio y de su armonía
(y, por tanto, de sus contradicciones internas) a través del arte. Pero esta
concepción de lo bello, como decíamos, no es exclusiva de Lifschitz, sino que
pertenece a una larga tradición de la que forman parte varios de los más
importantes artistas y filósofos de la historia del pensamiento occidental. En ese
sentido dice Goethe, por ejemplo, que «lo bello es una manifestación de ocultas
leyes de la naturaleza, las cuales habrían quedado siempre ocultas para nosotros
sin su aparición».

Así, de forma similar a como Lenin resolviera la dialéctica entre el conocimiento
absoluto y relativo en Materialismo y empiriocriticismo en su polémica contra las
posturas subjetivistas en filosofía, Lifschitz aborda la cuestión de la belleza
absoluta:

A despecho de las frases ordinarias de nuestro siglo, la belleza absoluta
existe así como existe la verdad absoluta. Esta se constituye de una retahíla
de casos de belleza no-absoluta, a semejanza de como la verdad absoluta se
conforma de una retahíla de errores relativos. Naturalmente, el arte jamás
alcanza la plenitud en todo, pero esto no significa que no existan diferencias
entre belleza y fealdad bajo todas las condiciones históricas en el sentido
objetivo e incondicional de la palabra. 4

Es decir, no hay ni puede haber una obra de arte que contenga en sí la belleza
absoluta. Cada obra de arte auténtico profundiza y se apropia de uno o varios
aspectos de la realidad, y alcanza así la belleza. Pero precisamente porque se
centra solamente en uno o varios aspectos de la realidad, y porque ni puede ni
debe intentar reflejar toda la realidad en su conjunto, es que cada obra de arte es
un caso de belleza «no-absoluta», y solo el conjunto de toda la producción artística
a lo largo de la historia de la humanidad en su infinito desarrollo es que podría



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 5

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 5

alcanzar, algún día, ese nivel de belleza absoluta.

3. Florecimiento y decadencia en la historia del arte

Respecto del desarrollo histórico del arte, en su introducción a la Contribución a la
crítica de la economía política Marx habla de una «relación desigual de la
producción material y […] del desarrollo de la producción artística», 5 y sigue:
«En general, el progreso no debe ser concebido de la manera abstracta habitual»,
es decir, como un proceso ascendente y lineal. Por el contrario, dice Marx:

En lo concerniente al arte, ya se sabe que ciertas épocas de florecimiento
artístico no están de ninguna manera en relación con la evolución general de
la sociedad, ni, por consiguiente, con el desarrollo de la base material, que es
por así decirlo el esqueleto de su organización. […] Se admite así que en la
propia esfera del arte, algunas de sus creaciones insignes son posibles
solamente en un estadio poco desarrollado de la evolución del arte. […] El
encanto que encontramos en su arte [el de los griegos] no está en
contradicción con el débil desarrollo de la sociedad en la que maduró. Es más
bien su resultado. 6

Lo que Marx está planteando aquí es que el desarrollo social no implica de forma
directa y correspondiente un ascenso en la calidad y profundidad del arte, sino que
en el pasado pudieron existir y, de hecho, existieron épocas de florecimiento
artístico, es decir, épocas clásicas, donde este adquirió su máximo esplendor. Pero
si podemos hablar de épocas de florecimiento artístico es porque, por otra parte,
debemos hablar de épocas de decadencia artística. En ese sentido dice Lifschitz
que «en un consabido nivel de desarrollo el antagonismo entre las condiciones
sociales y toda el área de lo bello existe, de otro modo no sería posible hablar de
florecimiento y declive del arte». 7

De lo que se trata, por tanto, es de descubrir la lógica por la cual se desarrolla la
relación estética del ser humano con el mundo, el modo en el que el arte
evoluciona junto con el desarrollo social, a veces de manera armoniosa con él
(florecimiento artístico, épocas clásicas), y otras de forma contradictoria (declive



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 6

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 6

del arte). Puesto que «el arte, como también el derecho, el Estado, etcétera, no
tienen una historia independiente», 8 debemos buscar las condiciones para el
florecimiento o la decadencia del arte en las propias relaciones sociales que
evolucionan históricamente. Es por esto que para Marx «la dificultad consiste tan
solo en formular una concepción general de estas contradicciones», 9 y esa es
precisamente la tarea que asume Lifschitz.

Para él, «la contradicción entre el arte y el desarrollo social existe, pero esta
contradicción no es eterna, sino que está condicionada históricamente. Este es un
caso particular de su unidad». 10 Es decir, la unidad del arte con el desarrollo
social no se rompe en los momentos de declive y se recompone en los momentos
de florecimiento, sino que ambos casos son distintas formas de unidad. En su
ponencia juvenil Dialéctica en la historia del arte, expone del siguiente modo la
cuestión:

Así, el arte contemporáneo se corresponde a la sociedad contemporánea,
pero esta forma de unidad no es semejante en lo absoluto a la
correspondencia de la plástica griega de las poleis antiguas o la pintura
italiana del siglo XV de la ciudad del medioevo tardío. Eso era otra cosa. […]
El desarrollo de determinadas condiciones sociales suscita esta decadencia
de la fuerza artística. Y aquí, de tal forma, encaramos la plena
correspondencia mutua del arte y la sociedad según la ley general de la
concepción materialista de la historia. Sin embargo, el arte contemporáneo
es digno del nombre de decadente justamente porque no está en condiciones
de expresar estéticamente la realidad que le corresponde, en otras palabras,
no se corresponde estéticamente a esta.

Es decir, la relación entre el desarrollo artístico y el desarrollo social toma la forma
de antagonismo, de contradicción, bajo las condiciones sociales en los períodos de
decadencia, lo que se expresa en la incapacidad del arte de reflejar de forma
certera y artística los problemas esenciales de la época («no está en condiciones
de expresar estéticamente la realidad que le corresponde», en palabras de
Lifschitz). En este punto también coincide su amigo y compañero húngaro, el viejo
Lukács. Siendo que lo bello no es simplemente una percepción subjetiva sino el
reflejo de la esencia y proporcionalidad de la realidad a través del arte, dice Lukács



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 7

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 7

que «todo arte de relieve se enfrenta intensamente con los grandes problemas de
su época; solo en los períodos de decadencia aparece la tendencia a evitar esas
cuestiones, tendencia que se manifiesta […] en la ausencia de verdadera
universalidad en las obras». 11

Por tanto, como explica Lifschitz, «el sentido genuino de conceptos tales como
“florecimiento” y “declive” del arte» consiste precisamente en esta desigualdad de
desarrollo entre arte y sociedad de la que habla Marx, en la armonía o
contradicción que se produce en su relación mutua; relación que condiciona la
capacidad del arte de explorar la realidad a través de sus propios métodos, de
reproducir artísticamente la esencia de su época histórica.

Sin embargo, dice Lifschitz, «la desarmonía siempre surge como eslabón necesario
de todo desarrollo, como momento de negación». Es decir, entre dos épocas
clásicas, en las que el arte se corresponde armoniosamente con su base social,
existen épocas de disolución, de negación, de transición. Por eso, en su libro La
filosofía del arte en Karl Marx, Lifschitz considera que «la gran Revolución Francesa
es, en general, un momento de transición. El período estético en el devenir del
Tercer Estado termina allí donde los prosaicos intereses de la burguesía como
clase se apartan de los intereses de la sociedad como un todo», 12 es decir,
cuando la burguesía deja de ser una clase ascendente, revolucionaria, y se
transforma en clase dominante, reaccionaria.

4. El declive del arte bajo el capitalismo

Las tesis expuestas hasta ahora se mantienen en un alto nivel de abstracción.
Hemos visto que, en primer lugar, si queremos evitar caer en el relativismo, en el
«todo es arte», en el «arte es subjetivo», etc. (posiciones que llevan, en última
instancia, a la idea de que «nada es arte», a su negación), debemos partir del
reconocimiento de unos valores estéticos objetivos. Estos, lejos de ser arbitrarios,
refieren a una forma específica de producción espiritual del ser humano. Y, según
Lifschitz, podemos identificar distintas formaciones sociales en las cuales esta
forma específica de producción espiritual se ve favorecida, y otras formaciones
sociales en las cuales esta se ve negada o entorpecida. ¿Qué significa, entonces,



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 8

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 8

que en la sociedad burguesa el arte tiende a la decadencia? ¿Y por qué motivo
ocurre esto?

«Para que el arte se desarrolle –dice Lifschitz– es necesario un cierto nivel de
prosperidad material. La actividad artística parece inútil, sus costes solo se
justifican a largo plazo. Es necesario que el sentimiento y el pensamiento humanos
salgan de la crudeza inicial, que se expresa en el hecho de que todo se contempla
desde un ángulo directamente utilitario». 13 Por eso, a diferencia de las
sociedades antiguas en las que regía el modo de producción asiático, en la antigua
Grecia se dieron fundamentalmente dos condiciones para el florecimiento artístico.

Por una parte, el desarrollo de las fuerzas productivas sobre la base del esclavismo
permitió la existencia de un bienestar material para una capa de la sociedad: «Con
el crecimiento del bienestar social (en Grecia, con el desarrollo de la esclavitud),
aparecen también productos del trabajo humano cuya utilidad inmediata es
insignificante. Solo ahora la capacidad estética del hombre encuentra las
condiciones adecuadas para su desarrollo específico […]. Marx insiste
especialmente en esta atención desinteresada a la cosa misma y a su forma». 14

Por otra parte, este desarrollo de las fuerzas productivas, que lleva aparejado una
transformación en las formas de organización social, dio pie a un proceso de
superación y ruptura de las antiguas formas tribales comunitarias (las gens). De
este modo, «el desarrollo de la industria y el comercio [en la antigua Grecia]
condujo al aislamiento del individuo, revolucionó la conciencia humana, liberándola
del culto a la “lógica de los hechos” y creó las bases para el florecimiento del
arte». Esa «lógica de los hechos» a la que refiere Lifschitz es la subordinación del
ser humano a fuerzas que le son aparentemente ajenas y que lo dominan como
algo externo. Así, dice Lifschitz, en la antigua Grecia «la “lógica de los hechos” es
sustituida por otro regulador: la vida social viva».

En estas dos condiciones —la relación desinteresada con el producto del trabajo y
su forma, y la vida social viva— se encuentra el secreto del florecimiento artístico
de la Grecia clásica.

Demos ahora un gran salto en el tiempo. Sin entrar mucho en detalles, podemos



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 9

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 9

decir que Lifschitz detecta, en la Italia renacentista, unas nuevas condiciones
sociales propicias para el florecimiento artístico, para una relación desinteresada y
estética del productor sobre su producto. «Pero con el crecimiento adicional de la
economía monetaria, la creciente oposición entre el capital y el trabajo, la
atomización de los individuos, la intensificación de la lucha de clases y la
competencia intraclase, el arte comienza a declinar». 15 Este declive del arte en
el capitalismo moderno se da, a grandes rasgos, por dos motivos: la disolución de
lo cualitativo en lo cuantitativo, es decir, la reducción de todo a la economía
mercantil; y un retorno de la «lógica de los hechos» bajo la forma del fetichismo de
la mercancía.

En cuanto al primer motivo, Marx dice en los Manuscritos económico-filosóficos
que «el traficante de minerales no ve más que su valor comercial, no su belleza o
la naturaleza peculiar del mineral», 16 es decir, no se fija en las propiedades
reales del material, en su forma y medida –en su valor de uso–, sino que lo único
que le interesa es su valor de cambio. La cuestión es que esto no es una mera
decisión individual de uno u otro comerciante, sino que el capital, en cuanto
relación social, lo subsume todo a esta lógica, a su constante necesidad de
autorreproducción ampliada. Por eso, dice Lifschitz, «si la sociedad antigua parte
de la calidad especial de una cosa, de su valor de uso, en el mundo capitalista
reina la cantidad, el valor de cambio». 17 Existe una verdadera «indiferencia
moral y estética de la mercancía» y, por tanto, «desde el punto de vista de las
relaciones objetivas en la sociedad capitalista, el producto artístico más grande es
igual a [se puede intercambiar por] cierta cantidad de abono, la relación de calidad
ya se ha hecho indiferente con esta equivalencia a la cantidad». 18

El actual mercado del arte plástico pone en evidencia todo esto. No es el contenido
artístico y la forma de cada obra la que se traduce en uno u otro valor de cambio,
sino que es la firma del artista (o de la marca) lo que diferencia entre una obra que
guarda polvo en un desván y otra que es vendida por varios millones de dólares.
Estas ramas del arte se convierten, así, en un medio para la especulación
financiera que se ve favorecida con facilidades fiscales en muchos países.

En cuanto al retorno de la «lógica de los hechos», dice lo siguiente Lifschitz:



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 10

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 10

El capitalismo moderno representa, a primera vista, algo completamente
opuesto al antiguo “modo de vida continuo” oriental. Allí, el individuo se
perdía en la masa general de un clan, una tribu, un pueblo: aquí nos
encontramos ante una sociedad atomizada de individuos independientes.
Pero los extremos, como dice el proverbio, se tocan. En el capitalismo, como
en la sociedad del Antiguo Oriente, el regulador es la “lógica de los hechos”
objetiva. Se trata de fuerzas de otro mundo de las condiciones del mercado,
independientes del hombre y de las relaciones de producción que se
desarrollan a sus espaldas. También aquí el individuo se pierde en la “rutina
sólida” de la vida estandarizada y prosaica. 19

Por tanto, mientras que en «el modo de producción asiático, al hombre se le priva
de la posibilidad de relacionarse estéticamente y desinteresadamente con la forma
de una cosa […]. En la sociedad capitalista, las clases dominantes aparentemente
tienen todo lo necesario para desarrollar una actitud estética hacia el mundo. Pero
ellos, a su vez, resultan ser esclavos: esclavos del lucro». Nuestra clase dominante,
la burguesía, por su propia relación de clase no es capaz de establecer una
relación estética y desinteresada con el mundo y con las conquistas materiales y
culturales de la humanidad, como sí pudo hacerlo la clase dominante de la antigua
Grecia, porque todo ello lo convierte en producto mercantil.

El modo de producción capitalista, con su acelerado desarrollo de las fuerzas
productivas, genera las condiciones materiales que posibilitan un nuevo
florecimiento artístico, pero las propias relaciones de producción capitalistas
niegan constantemente esta posibilidad. A esto es a lo que Lifschitz se refiere
cuando dice que «en un consabido nivel de desarrollo el antagonismo entre las
condiciones sociales y toda el área de lo bello existe». 20

5. Florecimiento artístico, partidismo y realismo socialista

Como hemos visto, el modo de producción capitalista genera las condiciones
materiales necesarias para un verdadero florecimiento artístico, para una nueva
época clásica del arte, pero las relaciones de producción que este genera niegan
esa posibilidad. La única forma de desatar las fuerzas espirituales del ser humano



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 11

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 11

en el arte, por tanto, pasa por superar este orden social por uno superior, uno que
sea capaz de resolver todas las contradicciones inmanentes del capitalismo. Por
eso, dice Lifschitz en su ponencia juvenil, «en Marx tenemos, indudablemente, el
esquema triple. Entre dos períodos de equilibrio relativo, clásicos, yace la época de
la negación (capitalismo), período de ruptura, de fermentación ininterrumpida,
disolución del viejo equilibrio para transitar a uno nuevo […]. La sociedad
comunista es el renacimiento de las formas clásicas del pasado sobre un escalón
nuevo, más alto». 21 Más tarde, en La filosofía del arte en Karl Marx, mantiene
esta idea: «la revolución comunista de la clase obrera crea las condiciones
necesarias para un nuevo renacer de las artes, pero ya sobre una base
considerablemente más amplia y desarrollada». 22 Es decir, tras la apropiación de
las monumentales fuerzas productivas por parte de la clase obrera en su lucha
revolucionaria, las nuevas relaciones de producción comunistas que esta
implementa progresivamente (socialización de la producción, planificación
económica, etc.) vuelven a poner en armonía el desarrollo artístico y el desarrollo
económico.

Pero hasta que puedan desarrollarse y expandirse plenamente las relaciones
comunistas de producción la humanidad debe transitar un violento y peligroso
camino. La dirección del Partido Comunista, el triunfo de la revolución socialista, y
el despliegue de la dictadura del proletariado, son procesos necesarios para la
superación de una sociedad como la nuestra, marcada a fuego por la lucha de
clases. Pero en todo este proceso, el arte también puede convertirse en un
verdadero aliado de las fuerzas emancipadoras de la humanidad.

Este partidismo en el arte no es, ni puede ser, su reducción a la propaganda
(aunque la propaganda puede valerse de métodos artísticos, pero eso merece un
análisis específico que no cabe en este artículo). El arte, si es verdadero arte,
como decíamos al principio del artículo, es capaz de penetrar en la forma y medida
de las cosas, de reflejar artísticamente algunos de los aspectos de la realidad. Y
como la realidad capitalista está completamente atravesada de contradicciones,
cuya fuente está en la contradicción capital-trabajo que yace en el fundamento
mismo del modo de producción capitalista, entonces cualquier arte que refleje de
un modo u otro, con un estilo u otro, alguna de estas cuestiones, asume una
posición partidista en función de cuáles son esos aspectos de la realidad que



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 12

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 12

refleja de forma artística y de cómo realiza su dación de forma.

Este «partidismo espontáneo», por llamarlo de alguna manera, puede ser –y de
hecho suele ser– ambiguo y contradictorio. Solo las grandes obras de arte que
pudieron captar de manera precisa la lucha de lo nuevo frente a lo viejo y cuya
forma se corresponde a su contenido armoniosamente, en su proporcionalidad
justa, perduran por decenas y centenares de años. El artista, si quiere producir
arte auténtico, debe esforzarse por captar lo más hondo de su época histórica, es
decir, las profundas tendencias históricas que no se ven a simple vista. Este es el
«triunfo del realismo» al que se refiere Engels en su carta a Margaret Harkness
(véase la carta en este mismo número de Para la voz). El realismo, por tanto, no es
un estilo, un calco de la realidad tal y como nos es dada, sino la exploración de lo
más hondo de la realidad a través del arte. Es en ese sentido que Gorki analizó, en
el Congreso de Escritores Soviéticos de 1934, que «al idealizar las capacidades de
los hombres y tener, por así decirlo, una premonición de su poderoso desarrollo
futuro, la mitología era, en el fondo, realista».

Por eso Lifschitz critica tan ferozmente el arte abstracto, el «arte por el arte» que
se aleja de la vida, al que se refiere ampliamente como modernismo: «El
modernismo es justamente esa forma de conciencia artística que se corresponde
al nuevo escalón en la historia de la sociedad burguesa, su decadencia». 23 El arte
abstracto, al escindir la forma de su contenido y evitar conscientemente la
«terrenalidad» del arte, toma una clara posición frente al mundo y sus problemas:
la indiferencia.

Por el contrario, para Lifschitz «la unión más sólida de la intelectualidad artística
con el pueblo, tan necesaria para la victoria de la cultura democrática en todo el
mundo, puede ser alcanzada solo bajo el estandarte del realismo socialista». 24

Pero el realismo socialista, a diferencia de lo que solemos entender por él, debe
comprenderse ampliamente. En su discurso en el Congreso de Escritores
Soviéticos, el mismo Zhdánov dijo que «la literatura soviética tiene todas las
oportunidades de usar todas estas armas (géneros, estilos, formas y métodos de
creación literaria) en toda su variedad y plenitud, al tratar de hacer uso de todo lo
mejor que se ha creado en esta esfera en todas las épocas anteriores».



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 13

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 13

Lo característico del realismo socialista es que se trata de una forma
cualitativamente superior del «realismo crítico» en general, porque su partidismo
no es un partidismo espontáneo sino consciente. De nuevo Lukács coincide con
Lifschitz en este punto: «el consciente partidismo del realismo socialista significa
un partidismo con recta conciencia, solo conseguible mediante la concepción
marxista del mundo y cualitativamente nuevo respecto de las tomas de posición
espontáneas de toda anterior práctica artística». 25

El fundamento del realismo socialista, por tanto, está en su partidismo entendido
como capacidad de reflejo de algún aspecto particular de la realidad que permita
un desarrollo espiritual a través de la verdad artística, es decir, que permita una
mejor comprensión o intuición de las profundas tendencias históricas y de las
contradicciones sociales realmente existentes. No se trata de una cuestión formal,
un calco fotográfico y sin vida de lo inmediatamente dado en nuestra vida diaria;
el realismo socialista no es ni un género ni un estilo, sino que puede valerse de
distintos géneros y estilos para su desarrollo. Lifschitz dice que «el realismo es
representación, y no fotografías o moldes. Esta representación, hecha por la
persona, requiere un trabajo colosal de las manos, la inteligencia y el corazón […].
Se puede llegar al realismo por distintas sendas, pero llegar a él, y no alejarse de
él». 26 Esta misma opinión es, por cierto, compartida por Iliénkov, que en su
artículo sobre Lifschitz titulado La posición partidista del teórico, defiende «un
nuevo florecimiento del realismo comprendido no como “una de las tendencias”,
sino como énfasis y sentido del arte universal, como la medida interna –y, por lo
demás, objetiva– de la valía artística de su creación». 27

Esta concepción del partidismo se diferencia radicalmente de las concepciones
sociológico-vulgares que plantean que un artista simplemente refleja en su obra
los intereses de la propia clase a la que pertenece. Por eso, Lifschitz defiende
firmemente que la superación del mecanicismo de la sociología vulgar pasa por
una correcta y profunda comprensión de la teoría marxista del reflejo. En ese
sentido, «la naturaleza de clase» en las obras de arte, dice Lifschitz, «se
determina, en su base, no por el matiz subjetivo, sino por la profunda y veraz
comprensión de la realidad que en ellas se incluye», 28 con la precisión con la que
el reflejo artístico capta lo esencial de la realidad. El carácter clasista de una obra
y, por tanto, su partidismo, está vinculado con los aspectos de la realidad que esta



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 14

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 14

refleja y con su vinculación con el profundo movimiento de masas latente en cada
época histórica. Por eso decía Lenin en su análisis sobre Tolstói que «el verdadero
campesino se oculta en él», 29 y por eso dice Lifschitz que «las obras de Tolstói
llevan escritas en sí el drama objetivo de la revolución rusa». 30 Donde la estética
del marxismo vulgar ve en Tolstói a un aristócrata que refleja sus intereses de
clase inmediatos, la estética marxista-leninista ve las profundas raíces que el gran
arte y la gran literatura hunden en el corazón de las masas que luchan por su
emancipación. Tales son los principios sobre los que el arte se convierte en un fiel
aliado de la lucha revolucionaria por el socialismo-comunismo.

Notas:
Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 132.1.
Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.2.
Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.3.
Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.4.
Marx, K., Contribución a la crítica de la economía política, Uno en Dos, p. 159.5.
Marx, K., Contribución a la crítica de la economía política, Uno en Dos, p.6.
159–160.
Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.7.
Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 74.8.
Marx, K., Contribución a la crítica de la economía política, Uno en Dos, p.9.
159–160.
Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.10.
Lukács, G., Prolegómenos a una estética marxista, Grijalbo, p. 168.11.
Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 9.12.
Lifschitz, M., Sobre la cuestión de las concepciones estéticas en Marx.13.
Lifschitz, M., Sobre la cuestión de las concepciones estéticas en Marx. La14.
cursiva es mía.
Lifschitz, M., Sobre la cuestión de las concepciones estéticas en Marx.15.
Marx, K., Manuscritos económico-filosóficos, Alianza, p. 150.16.
Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 87.17.
Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 87.18.
Lifschitz, M., Sobre la cuestión de las concepciones estéticas en Marx.19.
Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.20.



La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 15

La dialéctica del arte en Mijaíl Lifschitz | 15

Lifschitz, M., Dialéctica en la historia del arte, Edithor.21.
Lifschitz, M., La filosofía del arte en Karl Marx, Fontana, p. 93.22.
Lifshitz, M., «El modernismo como fenómeno de la ideología burguesa», en El23.
arte y la ideología, Edithor, p. 119.
Lifshitz, M., «El modernismo en el arte», en El arte y la ideología, Edithor, p.24.
111.
Lukács, G., Prolegómenos a una estética marxista, Grijalbo, p. 221.25.
Lifshitz, M., «El ethos del trabajo del artista», en El arte y la ideología,26.
Edithor, p. 61.
Iliénkov, E., «La posición partidista del teórico», en El arte y la ideología,27.
Edithor, p. 273. Las cursivas son mías.
Lifschitz, M., «El leninismo y la crítica artística», en Para la voz. El28.
materialismo militante de Lenin e Iliénkov, nº 2, 2024, p. 91.
Se trata de una cita recogida por Gorki en su obituario sobre Lenin, Nicolai29.
Lenin. El hombre, editado conjuntamente entre Para la voz y Ediciones
Mnemosyne, 2024, p. 21.
Lifschitz, M., «El leninismo y la crítica artística», en Para la voz. El30.
materialismo militante de Lenin e Iliénkov, nº 2, 2024, p. 89.


