
I. El desafío de la obschina: Marx y la posibilidad de una revolución en Rusia
Es bien sabido que Marx y Engels esperaban ansiosamente el inminente

despertar de un movimiento revolucionario proletario en Europa. Para
corroborarlo uno no habría más que echar un vistazo a la correspondencia

de los líderes revolucionarios alemanes o al mismo […]

 FILOSOFÍA  
 HISTORIA  

13 min. 

Pere dels Llorers

Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución

Rusa
18/12/2024



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 2

I. El desafío de la obschina: Marx y la posibilidad de
una revolución en Rusia

Es  bien  sabido  que  Marx  y  Engels  esperaban  ansiosamente  el  inminente

despertar  de  un  movimiento  revolucionario  proletario  en  Europa.  Para

corroborarlo uno no habría más que echar un vistazo a la correspondencia de

los líderes revolucionarios alemanes o al  mismo Manifiesto  Comunista.  Hoy

sabemos que esta revolución no llegó a tener lugar en el viejo continente y que

su  devenir  viró  hacia  el  oriente.  Esta  perspectiva  histórica  ha  movido  a

muchos a  un acto de caridad para con la  figura de Marx.  Viendo que la

secuencia histórica contradecía las previsiones del alemán, estos académicos se

han lanzado a rebuscar entre los escritos del viejo Moro. El propósito de tales

inquisiciones: dar con alguna declaración capaz de demostrar que el renano

no estaba realmente  equivocado.  Y  ha  sido  en los  llamados  «textos  sobre

Rusia» donde estos académicos han encontrado un consuelo. En ellos, según la

interpretación que se ha extendido hasta convertirse en acerbo público, Marx

vendría a romper con un determinismo histórico presente en toda su obra; el

mismo  determinismo  que  lo  había  llevado  a  confiar  ciegamente  en  la

inminente revolución proletaria en Alemania.

La idea que normalmente se suele defender es la siguiente. Hacia la década de

los  70  del  siglo  XIX,  Marx  empezó  a  entrar  en  contacto  con  diferentes

revolucionarios rusos con motivo tanto de la traducción del primer volumen

de El Capital, como de la recolección de nuevos materiales para la redacción de

la continuación de su obra. Anteriormente, en la primera edición de El Capital,

en el prefacio de la obra Marx habría afirmado que Inglaterra mostraba el

reflejo, como en un espejo, del futuro de los países que se encontraban en vías

de desarrollo de las relaciones de producción capitalistas. Igualmente, habría

criticado en una nota a pie de página el utopismo de Herzen, al defender este

la posibilidad de una vía revolucionaria rusa basada en la obschina (esto es, la

comunidad  campesina  reconocida  como  sujeto  jurídico  y  donde  la



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 3

organización de la explotación de la tierra se daba de forma comunal). No

obstante, la entrada en contacto con los revolucionarios rusos de la época

habría venido a proporcionarle una nueva visión que vendría a romper con la

anterior. Después de la lectura de Chernyshevsky (a quien Marx consideraba

el  mejor  ideólogo  de  entre  los  revolucionarios  rusos)  y  de  multitud  de

documentos acerca del estado de la economía y sociedad rusas, Marx habría

roto con una perspectiva determinista de la historia para adoptar una visión

más  flexible  en  la  que  la  obschina  podría  devenir  base  para  la  ulterior

construcción del comunismo.

Efectivamente, en los últimos años de su vida, el futuro de Rusia se convirtió

en una problemática casi central para Marx. Llegó a ahondar en profundidad

en la situación política y social rusas ya a través de sus amigos narodniki,
1
 ya

fruto de sus investigaciones en torno a las condiciones de esta sociedad. Así, el

resultado de años de investigación lo lleva en enero del 1882 a afirmar en el

prólogo de la versión rusa del Manifiesto que:

El Manifiesto Comunista se proponía por misión proclamar la desaparición

inminente e inevitable de la propiedad burguesa en su estado actual. Pero

en Rusia nos encontramos con que, coincidiendo con el orden capitalista

en febril  desarrollo y la propiedad burguesa del suelo que empieza a

formarse,  más  de  la  mitad  de  la  tierra  es  propiedad  común  de  los

campesinos.

Ahora  bien  –nos  preguntamos–,  ¿puede  este  régimen  comunal  del

concejo  ruso,  que es  ya,  sin duda,  una degeneración del  régimen de

comunidad primitiva de la tierra, trocarse directamente en una forma

más alta de comunismo del suelo, o tendrá que pasar necesariamente por

el mismo proceso previo de descomposición que nos revela la historia del

occidente de Europa?



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 4

La única contestación que, hoy por hoy, cabe dar a esa pregunta, es la

siguiente: Si la revolución rusa es la señal para la revolución obrera de

Occidente y ambas se completan formando una unidad, podría ocurrir

que  ese  régimen  comunal  ruso  fuese  el  punto  de  partida  para  la

implantación de una nueva forma comunista de la tierra.

¿Significa esto que Marx se desdijo hacia el final de su vida ante la evidencia

de una comunidad ya presente en el  pueblo ruso? Un planteamiento de la

cuestión desde estas coordenadas encaja mejor con una voluntad de adecuar la

opinión de Marx a unas conclusiones establecidas ya de antemano que no con

un  estudio  científico  del  tema.  Es  absurdo  debatir  sobre  la  base  de

interpretaciones de conceptos o ideas aisladas; en un debate de tal naturaleza

lo discutido no se librará jamás de un carácter escolástico. La cuestión no es

dirimir si Marx era o no determinista, sino entender en qué momentos se

mostraba ese  determinismo y  por  qué lo  hacía,  de  la  misma manera que

habríamos  de  entender  lo  opuesto,  a  saber:  cuándo  y  por  qué  no  era

determinista.

Una vez que esto queda claro, plantear el caso de la comunidad agraria rusa

(obschina) como un argumento en contra del determinismo de Marx, dentro

todavía de los límites de esta falsa contradicción, resulta ridículo. Se hace,

entonces, necesaria una visión más amplia, capaz de abarcar esta oposición en

todo su ser, sin limitarse a la contraposición absoluta de los términos. Y la

categoría capaz de abarcar al mismo tiempo el determinismo y su contraparte

es, precisamente, el desarrollo histórico. De suyo que un estudio consecuente

de la obschina deba erigirse, justamente, desde, en y mediante la comprensión

marxista de «desarrollo histórico». Solo así seremos capaces de entender por

qué en 1882 Marx afirmaba que un país no industrializado podría contener en

sí  unas  relaciones  sociales  determinadas  capaces  de  servir  de  «punto  de

partida para la implantación de una nueva forma comunista de la tierra».



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 5

No obstante, esta investigación, referente al tratamiento de la cuestión rusa

por parte de Marx, no puede restringirse a los marcos de un artículo. Por ello

es que me limitaré aquí a exponer algunas ideas angulares de la comprensión

materialista de la historia; unas ideas que son claves para el posterior correcto

tratamiento de la obschina dentro del marxismo. El grueso de la investigación

es algo que realizaré más allá de los márgenes de este artículo.
2

II. La dialéctica de las categorías: Marx, Proudhon y
la crítica al pensamiento abstracto

En este artículo voy a centrarme únicamente en un texto de Marx: la carta a

Pavel Vasilyevich Annenkov del 28 de diciembre de 1846. En esta carta, Marx

expresa su opinión a Annenkov respecto la  obra de Proudhon Système des

contradictions économiques, ou Philosophie de la misère. Una de las ideas centrales

que Marx desarrolla en esta carta es la correlación material que existe entre

las categorías (entendidas como categorías del pensamiento) y la realidad. Y

esto, que podría parecer algo que de tan básico es comprehendido por todos,

resulta  una  de  las  mayores  deficiencias  de  quienes  estudian  la  tradición

marxista. Se tiende a asumir esta idea de forma mecánica sin prestar atención

a lo que verdaderamente significa esta relación. Debido a la necesidad de

distinguir entre el pensamiento y la realidad, a menudo se tiende a oponer

ambos elementos (de hecho, yo mismo he pecado de ello en mi exposición unas

líneas  más  arriba);  y  esto  es  un  momento  necesario  para  no  caer  en  un

materialismo  mecanicista,  pero  es  igualmente  necesario  recordar  que  la

realidad de las categorías se encuentra en la forma social que la materializa, y

no en la mente de quien la piensa. Por eso es que Marx afirma que «en el mundo

realmente existente, la división del trabajo y todas las demás categorías del Sr.

Proudhon son relaciones sociales que juntas constituyen lo que hoy se conoce

como propiedad; fuera de estas relaciones, la propiedad burguesa no es más

que una ilusión metafísica o jurídica».



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 6

Son solo tres líneas, pero estas tres líneas están llenas de contenido. De hecho,

podría centrar el artículo únicamente en desglosar y analizar hasta el detalle

lo aquí expresado por Marx, pero me temo que esto impediría que tratase otras

ideas presentes en esta carta en las que también vale la pena detenerse. De

modo que, volviendo al tema que nos ocupa, vemos que aquel concreto del

pensamiento que sirve de material e instrumento para la reflexión filosófica,

esas mismas categorías que dan contenido al pensamiento, no es un producto

del sujeto trascendental. Su realidad se encuentra en el mundo existente, es

como relaciones sociales que estas categorías son. Marx, sin embargo, no está

reduciendo las categorías a las relaciones sociales, sino que coloca en estas

últimas la forma material mediante la cual las categorías toman su contenido

particular (como «división del trabajo», «propiedad privada», etc.). Es, por lo

tanto, en esta relacionalidad que las categorías cobran sentido. Por eso insiste,

«fuera de estas relaciones, la propiedad burguesa no es más que una ilusión

metafísica  o  jurídica».  En  otras  palabras,  un  pensamiento  que  pretenda

apropiarse  de  las  categorías  existentes  en  el  mundo  real  sin  aprehender

igualmente la totalidad de las relaciones concretas (pero esta vez como un

concreto del pensamiento) en las cuales dichas categorías se constituyen será un

pensamiento falso, metafísico.

Pero esta realidad que hemos de aprehender no se limita a la forma en la que

existe  en  lo  inmediatamente  dado  de  la  existencia,  sino  que  contempla

igualmente su desarrollo histórico. El error que Marx achaca a Proudhon es

precisamente  «no  ver  nuestras  instituciones  históricas  como  productos

históricos»  ni  «comprender  ni  su  origen  ni  su  desarrollo».  De  modo  que

Proudhon acababa tratando con conceptos que se encontraban completamente

desligados de su realidad concreta; en otras palabras, en lugar de trabajar con

categorías reales, Proudhon trataba con categorías abstractas, encerradas en

sí mismas, en una palabra, absolutas. Ello provocaba que la única manera que

quedara de operar con ellas fuera «someterlas a una crítica dogmática», es

decir, a una negación absoluta, acientífica. Al igual que le sucede a muchos



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 7

académicos hoy en día al tratar con la obschina, Proudhon no veía que «las

categorías  económicas  no  son  más  que  abstracciones  de  esas  relaciones

reales»,  que  fuera  de  esas  relaciones  sociales  no  son  nada  y  que,  por

consiguiente, «solo son verdades en la medida en que esas relaciones siguen

existiendo».

Lo que hoy en día sucede muy a menudo entre los defensores de la idea de que

Rusia  podría  haber  adoptado  una  transición  hacia  el  socialismo desde  la

obschina es que olvidan que esta comunidad agraria no se desarrollaba en

abstracto,  sino  que  existía  en  unas  condiciones  materiales  e  históricas

concretas. Uno no podía a voluntad quedarse con la obschina y desprenderse de

todo lo demás, sino que la realidad concreta es una totalidad compleja donde

un elemento es al mismo tiempo él mismo y muchos otros. Cuando uno habla

de la obschina está haciendo uso de una categoría con una realidad concreta.

Un uso consecuente del concepto requiere captar esta misma realidad tal y

como es y no de forma arbitraria. Sin embargo, se ha tendido a centrarse en el

aspecto comunitario de la obschina, obviando los elementos tradicionales en

ella  persistentes  (y  de  carácter  todavía  típicamente  feudal)  o  el  papel

particular que esta comunidad jugaba en la configuración de las clases de la

sociedad  rusa  del  momento.  Al  final,  cuando  uno  depura  a  voluntad  un

fenómeno histórico, lo que resulta es un comodín con los atributos que se le

haya querido conferir.

Pero lo que también se suele ignorar en estos casos es que justamente tras ese

dejarse  llevar  por  una  determinación  aislada  de  la  obschina  (su  aspecto

comunitario) se esconde una concepción simplista del comunismo, a saber: el

comunismo como una suerte de colectivismo. Una posición que difícilmente

respaldara Marx, pues tal colectivismo es más próximo al «socialismo feudal»

de  Proudhon  y  otros  utópicos  que  al  socialismo  científico.  En  lugar  de

combatir el determinismo desde la dialéctica, estos académicos lo hacen desde

el idealismo. No digo que sea mejor o peor, no obstante es necesario llamar a



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 8

las cosas por su nombre.

III. El papel de las categorías en la transformación
histórica según Marx

Pero la clave para entender tanto el sentido material de las categorías, como la

capacidad revolucionaria que Marx adscribía al proletariado es comprender la

producción de estas categorías como resultado de la actividad humana. «El

señor  Proudhon  comprende  perfectamente  que  los  hombres  fabrican

estambre, linos y sedas; ¡y hay que tener mérito para comprender semejante

nimiedad!», dice Marx. «Lo que el señor Proudhon no comprende es que, en

función  de  sus  fuerzas  productivas,  los  hombres  producen  también  las

relaciones sociales en las que producen estambre y lino». Cualquiera es capaz

de darse cuenta de que la ropa no se hace sola, que el pan no se produce a sí

mismo,  sino  que  en  ese  proceso  de  transformación  participa  el  hombre.

Tampoco es un secreto que ideas como «pan» o «ropa» son posteriores a la

aparición de estos elementos en la realidad. La cuestión va mucho más allá del

«pan» y de la «ropa» (o del estambre y del lino), de lo que aquí se trata no es del

producto directo surgiente del proceso de producción, sino de las relaciones

sociales resultantes. De lo que se trata aquí, en otras palabras, es de entender la

producción  del  hombre  mismamente;  de  cómo  los  seres  humanos  se

autorreproducen en cuanto sociedad mediante las categorías que crean en su

movimiento.

Para los idealistas,  estas categorías son independientes de las condiciones

concretas en las que se reproduce la realidad. Es más, para los idealistas las

categorías son esencialmente determinantes y solo en ocasiones determinadas. De

ahí que quienes aceptan acríticamente, sin un necesario análisis científico de

la situación, que la obschina podía significar una alternativa revolucionaria

para el caso ruso vean en esta «corrección» de Marx un alejamiento de cierto



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 9

determinismo anterior, puesto que ahora, por fin, las categorías concretas de la

realidad rusa se desprenden de la determinación que les impone la historia y se

tornan actores de esta. Quienes comparten estas conclusiones, empero, al igual

que  le  sucedía  a  Proudhon,  no  comprenden  que  «quienes  producen  las

relaciones sociales conforme a su productividad material producen también las

ideas,  las  categorías,  es  decir,  las  expresiones  abstractas  ideales  de  esas

mismas relaciones sociales». Por lo tanto, estas ideas solo se desprenden de sus

determinaciones concretas en la mente de quienes las producen y solo allí

resultan  indeterminadas,  en  cuanto  expresiones  abstractas  de  las  relaciones

sociales.

Así que la capacidad determinante de las categorías no reside en ellas mismas,

sino  en  su  papel  mediador.  «Las  categorías  no  son  más  eternas  que  las

relaciones que expresan», es más, son «productos históricos y transitorios».

Por consiguiente, si la categoría es históricamente determinada y solo en la

mente de los hombres se libera de las cadenas concretas que le impone la

realidad,  solo  desde  esta  posición  tendrá  la  capacidad  de  actuar  como

determinante del movimiento de la realidad. Pero de pensamientos no se vive.

Por lo que únicamente como acción de los hombres, una acción determinada

por aquellas ideas, es que estas categorías pueden actuar sobre la realidad.

«Para  Proudhon,  por  el  contrario,  la  causa  primera  consiste  en  las

abstracciones  y  las  categorías».

Según  él,  son  estas  y  no  los  hombres  las  que  hacen  la  historia.  La

abstracción, la categoría considerada como tal, es decir, como distinta del

hombre y de su actividad material, es, por supuesto, inmortal, inmutable,

impasible. No es más que un ente de razón pura, que no es más que otra

manera de decir que una abstracción, considerada como tal, es abstracta.

¡Una tautología admirable!

Así,  pues,  para  esta  cosmovisión  (idealista  de  carácter  proudhoniano),  el



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 10

aspecto  clave  para  la  transformación  del  mundo  se  encuentra  no  en  las

condiciones  materiales  que  reproducen  las  relaciones  sociales  que  se

encuentran en la base de las categorías, sino en las instituciones, costumbres,

etc., que perpetúan estas ideas. «Puesto que para él las categorías son la fuerza

motriz, no es necesario cambiar la vida práctica para cambiar las categorías».

En el caso de la obschina, al cegarse por el aspecto comunitario, se perdía de

vista  que  la  misma  existencia  de  la  obschina  implica  toda  una  serie  de

relaciones sociales de servidumbre que son las que históricamente han dado

pie  a  la  agrupación  de  los  campesinos  en  comunidad;  sin  embargo,  la

preeminencia que el idealismo le otorga a las categorías lleva(ba) a identificar

la problemática central para la liberación del pueblo ruso no en sus relaciones

sociales (entendidas en su sentido más material), sino en la forma ideal de

estas,  a  saber:  como reconocimiento  de  la  autoridad  o  mantenimiento  de

ciertas costumbres.  Por ello,  se asume y se asumía que era suficiente con

«cambiar  las  categorías»  para  que  «la  sociedad  real  cambia[se]  como

resultado»;  no  era  necesaria  ninguna fase  de  desarrollo  capitalista  de  las

fuerzas productivas, pues la idea de comunidad ya estaba presente en el campo

ruso, con lo que bastaba simplemente con educar al campesino en unas nuevas

costumbres para liberarlo de la opresión feudal. No obstante, se olvida con

esto que el único modo de reeducar es actuando sobre las relaciones sociales

que producen esas ideas, no perpetuándolas.

Al fin y al cabo, los representantes de este planteamiento idealista cometen el

mismo error que Proudhon, que es considerar las categorías en abstracto y

aisladas  de  todos  sus  elementos  desagradables  presentes  en  la  realidad.

Proudhon,  en  palabras  de  Marx,  «hace  lo  que  hacen  todos  los  buenos

burgueses», esto es «[t]odos ellos sostienen que la competencia, el monopolio,

etc., son, en principio –es decir, considerados como pensamientos abstractos–,

la  única  base  de  la  existencia»,  se  asumen  como  comportamientos

históricamente  dados.  Por  eso  el  pensamiento  burgués  lo  que  quiere  «es

competencia sin las consecuencias perniciosas de la competencia»; en lugar de



Marx y la «Obschina»:
Desarrollo histórico y determinismo en la Revolución Rusa 11

entender estas «consecuencias perniciosas» como un aspecto derivado de la

propia  naturaleza  de  la  competencia,  el  pensamiento  burgués  compara  la

manifestación adulterada de la realidad con la Idea de competencia y concluye

que estas «consecuencias perniciosas» no son más que contingentes. Así, Marx

añade que los burgueses «quieren lo imposible, es decir, las condiciones de la

existencia burguesa sin las consecuencias necesarias de esas condiciones». Y

lo mismo podría decirse de quienes, agarrándose a las últimas palabras de

Marx sobre la comunidad rusa, creen que habría existido la posibilidad de una

revolución proletaria sobre la base única de la obschina gracias al  aspecto

comunitario de esta. En ello, parte de culpa la tiene el Moro al no ser más

específico  a  la  hora  de  hablar;  sin  embargo,  una  visión  más  general  del

marxismo (sobre todo hoy, gracias a la perspectiva histórica), junto con un

estudio científico del tema, habría de cuidarnos de sacar conclusiones tan

superficiales.

Notas:

Los narodniki fueron un movimiento revolucionario ruso con actividad durante la1.

segunda mitad del siglo XIX y cuya línea política pasaba por apoyar al campesinado

como sujeto revolucionario.

Para tener un seguimiento completo de los resultados de la investigación puedes2.

consultar la web que he hecho con este fin o mis redes sociales .

https://peredelsllorers.wordpress.com
https://x.com/peredelsllorers

